# LE GĪTĀLAMKĀRA

L'ouvrage original de BHARATA sur la musique

#### Le Gītālaṃkāra de Bharata

#### INTRODUCTION

L'INDE a connu et connaît encore plusieurs systèmes de musique dont l'origine est distincte et très ancienne. Les auteurs classiques en mentionnent quatre dont ils attribuent la codification, selon leur époque, à divers théoriciens légendaires ou historiques.

Deux systèmes musicaux principaux vont se disputer la sensibilité musicale des Indiens. L'un, dont le premier enseignement est attribué au dieu Siva, conserve encore aujourd'hui des racines profondes dans la musique populaire telle que nous la trouvons chez les populations autochtones asservies ou rejetées dans les montagnes du Nord et qui, retranchées derrière la barrière des castes, ont su souvent préserver leurs conceptions religieuses, sociales, rituelles et musicales.

L'autre système est celui du Gāndharva-veda la théorie musicale associée à la civilisation védique, et dont la codification est attribuée à ces mêmes sages qui révélèrent les hymnes des Veda et les concepts philosophiques des Upaniṣad.

Nous trouvons dans ce système, qui devint la théorie classique sanscrite et qui, tout en s'adaptant, s'imposa peu à peu à l'Inde entière, une parenté certaine avec les théories musicales de la Grèce, parenté d'ailleurs probablement accentuée par suite d'influences ultérieures mais qui semble impliquer une base commune.

Lorsque graduellement le Brahmanisme assimila une partie des civilisations autochtones, certains éléments du système Sivaite furent adaptés et repris dans la théorie musicale classique.

Le nom de Bharata (celui qui est porté) est associé à l'origine même de l'Inde qui est, aujourd'hui encore, appelée Bhārata, le pays de Bharata. Ce nom, attribué à divers personnages, est surtout celui du codificateur de l'art musical, et peut être en ce sens de Śiva¹ lui-même, qui créa le monde par sa danse et-enseigna aux hommes la musique. Ce nom fut donné aux sages qu'il inspira et qui répandirent ses cuscignements. Il finit par être le nom donné aux mimes et aux acteurs. L'auteur du Gītālaṃkāra s'appelle Bharata. Ce n'est pas chez lui une appellation mais son propre nom, dont il signe le premier distique et le colophon et qu'il répète plusieurs fois au cours de l'ouvrage.

Il y eut plusieurs Bharata que les traités classiques appellent Ādi-Bharata (le premier Bharata), Bharata-vṛddha (Bharata l'ancien), Nandi-Bharata, Kohala-Bharata, Matanga-Bharata, etc., et qui sont associés avec la théorie classique dont l'origine est attribuée à Brahma. Toutefois le Bharata auteur du Gītālaṃkāra semble distinct de ces auteurs dont nous possédons des œuvres entières ou fragmentaires. Il appartient à une tradition différente, écrit exclusivement sur la musique et sa théorie semble être la théorie même dont l'origine fut attribuée à Siva et qui resta, à travers toute l'histoire, la base de la musique populaire de l'Inde.

Le Nātya-śāstra, une compilation du début de notre ère, généralement attribuée à Bharata, est un ouvrage très postérieur au Gītālaṃ-kāra. Les quelques citations qu'il en donne sont classées parmi les kārikā, terme réservé à des textes anciens d'une autorité incontestée.

Nous trouvons dans le Gītālaṃkāra, une classification des éléments de l'art musical basée sur une conception vocale plutôt qu'instrumentale des modes. Et, chose curieuse, au moment où, après les invasions musulmanes, la puissante culture des lettrés hindous s'effondre, nous voyons revivre, plus vivace que jamais, cette théorie qui était apparemment restée la base de la tradition populaire rejetée par les lettrés. Ainsi reparaît la classification des modes en modes mâles, modes femelles et modes engendrés, qui redevint courante du quinzième au dix-huitième siècle dans tout le Nord de l'Inde.

Cette classification est presque complètement ignorée des grands traités savants du début de notre ère jusqu'au quatorzième

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rudra comme Agni est appelé Bharata dans le Rg-Veda.

siècle et n'est mentionnée que dans des ouvrages apparemment secondaires. Toutesois nous la voyons apparaître dans des textes tels que le Samgīta-makaranda attribué à Nārada et la Bṛhaddeśī de Matanga, mais non pas dans les Purāṇa.

Chacun des douze modes mâles, qui semblent être pentatoniques, a une épouse et un enfant qui sont apparemment des modes hexatoniques et heptatoniques.

Il est surprenant de retrouver dans un ouvrage ancien un genre de classification proche de celui de la musique de l'Inde du Nord à l'époque musulmane et nous pourrions douter de l'âge du Gītālaṃ-kāra si nous n'avions de par sa terminologie et les ouvrages qui le citent des preuves indéniables de son ancienneté. Il est intéressant de noter que les modes pentatoniques importés à Java à l'époque de la colonisation hindoue, portent encore le nom de slendro qui vient de sailendra (le seigneur de la montagne) un des noms de Siva.

Le Gītālaṃkāra est le traité de Bharata cité dans le Pañca-tantra qui en reproduit un assez long passage où l'on peut remarquer sa terminologie particulière. Les diverses recensions du Pañca-tantra contiennent ce passage qui semble donc faire partie du texte original. La date du Pañca-tantra n'est pas établie et peut varier entre 200 avant J.C. et 548 après. Le Gītālaṃkāra présente la clarté technique, la complète absence d'allusions mythologiques caractéristiques des ouvrages antérieurs à l'ère chrétienne. Il passait dans le Pañca-tantra pour un classique. Le fait que le Pañca-tantra le cite au lieu de citer le Nāṭya-śāstra est d'ailleurs l'indication d'une date ancienne pour le Pañca-tantra lui-même.

Un autre élément intéressant du Gītālaṃkāra est apporté par le dernier chapitre qui donne des exemples de quarante-deux langues indiennes et étrangères. Ces exemples, transcrits phonétiquement à l'origine, ont malheureusement subi tant d'erreurs de copistes qu'il semble difficile de les interpréter avec quelque mesure de vraisemblance d'après un seul manuscrit. Nous les reproduisons tels qu'ils sont.

Le Gītālaṃkāra attribue les noms des modes à Nārada et cite la théorie de Nārada sur les mūrchanā ou gammes-modales qui se retrouve, à peine altérée, dans la Nāradīya-śikṣā. Il a donc existé un texte de Nārada antérieur au Gītālaṃkāra. Le Vāyu-purāṇa mentionne lui aussi Nārada, mais aucun des textes existants attribués à Nārada ne peut, pour des raisons de terminologie, être sous sa forme actuelle antérieur au Gītālaṃkāra.

Le Gāna-śāstra qui reproduit d'importants passages du Gītā-laṃkāra mentionne les quatre systèmes musicaux dont la théorie était associée aux noms de Bharata, Kaśyapa, Nārada et Āñjaneya. Plus tard Āñjaneya sera appelé Hanumat. La théorie de Kaśyapa deviendra la théorie classique, du Nāṭya-śāstra au Saṃgīta-ratnākara. Deux aspects de ces anciens systèmes se sont maintenus jusqu'à nos jours et sont aujourd'hui appelés la musique hindoustanie qui se réclame de Hanumat et la musique karnāṭaka artificiellement rattachée au système de Kaśyapa. Le système qu'exposa ce premier Bharata qui codifia dans le Gītālaṃkāra la vieille tradition musicale Śivaite est resté vivant dans la musique populaire du Nord de l'Inde et demeure un des principaux éléments qui ont contribué à former la musique hindustanie.

Le Nāţya-śāstra contient des éléments empruntés à divers traités plus anciens, en particulier ceux de Nārada, de Kaśyapa, de Kohala, de Nandikeśvara et de Bharata. Toutefois le Nāṭya-śāstra est un effort de synthèse essayant de coordonner des systèmes d'origines et de formes diverses en une théorie unique. Les classifications y sont essentiellement instrumentales, basées sur les particularités des instruments à cordes. Leur parenté avec les conceptions musicales grecques permet de se demander si le grand système savant établi par Nārada, Nandikeśvara et Kohala, résumé dans le Nāṭya-śāstra, et élaboré aprés le Nāṭya-śāstra par Pārśva-deva. Abhinava-gupta, Nānya-deva, Śārṅga-deva, Kallinātha, et tant d'autres, ne serait pas une théorie artificielle et savante venue du Nord et imposée à la musique indienne tout comme le fut la théorie pythagoricienne à la musique populaire de l'Hellade, la théorie originelle, méprisée plus tard par les lettrés, étant celle

qu'avait exposée, avec une remarquable clarté, Bharata dans le Gītālaṃkāra.

# Noms mentionnés dans le Gītālaṃkāra

Les noms de théoriciens de la musique mentionnés dans le Gītālaṃkāra sont peu nombreux et sont tous ceux de figures légendaires. Nous y trouvons Tumburu, Nārada, Parvata, Raibhya, Kambala et Aśvatara, Bhīmasena, Bṛhaspati, Śambhu, Viśvāmitra, les gandharva Hahā et Huhū, le rākṣasa Rāvaṇa et le roi Janaka.

Parvata et Raibhya sont mentionnés dans le Nāṭya-śāstra comme des maîtres du Gāndharva-veda. Rāvaṇa, protégé de Śiva et roi de Ceylan dans le Rāmāyaṇa, passe pour l'auteur d'un traité sur la musique. Il est mentionné dans le Saṃgīta-makaranda et le Catvāriṃśacchata-rāga-nirūpaṇa de Nārada, le Saṃgīta-ratnākara de Śārṅga-deva et le Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja. Un instrument à cordes du Sud de l'Inde porte encore le nom de Rāvaṇa-hasta ou Rāvaṇāstra. Le roi Janaka est également un personnage du Rāmāyaṇa.

Kambala et Aśvatara sont les nāga auxquels, selon le Mār-kaṇḍeya-purāṇa, la déesse Sarasvatī enseigna la musique. Śambhu est peut être le dieu Śiva lui-même. Bhīmasena est un des héros du Mahābhārata, Viśvāmitra est un sage de caste royale devenu brahmane et Bṛhaspati est le prêtre des dieux.

#### Sources manuscrites 1 et imprimées

Notre édition est basée sur un seul manuscrit en écriture nāgarī sur papier qui se trouve au Bhandarkar Oriental Research Institute de Poona et porte le N° 977 de 1887-91. Nous en avons utilisé un microfilm et en possédons une transcription (N° 2 de notre collection). Des fragments importants du texte du Gītā-laṃkāra se trouvent incorporés sans référence dans un ms. appelé

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nous possédons des transcriptions de tous les manuscrits mentionnés dans cette édition. Chaque fois que nous référons à une page de manuscrit, il s'agit de la page de notre transcription et non de celle du ms. original.

Gāna-śāstra. Ce sont les distiques 1-6, 43-51, 63-65, 113-115, 119-123 du Gāna-śāstra, correspondant à 1.1, 1.4-8, 2.6-7, 2.9, 3.2-1, 3.3-8, 4.5, 4.17-25 du Gītālaṃkāra. Le ms. du Gāna-śāstra se trouve à l'Asiatic Society de Calcutta et porte le N° 8316. Notre ms. N° 84 en est une copie.

Les trois premiers distiques du chapitre 4 et le distique 20 du chapitre 1 sont cités dans le *Pañca-tantra* (aparīkṣita-kāraka, 5.5.40-43, p. 271-272 de l'édition de Harvard; sixième histoire, distiques 52 à 55 de l'édition de Bombay).

Un certain nombre de vers du chapitre treize sur les rasa se trouvent reproduits dans le Nāṭya-śāstra (chapitre six) qui donne avec quelques variantes 13.2 et 13.6-11. Le Gītālaṃkāra ne mentionne pas de sources pour ces vers et rien ne permet de présumer qu'ils y soient des citations. Nous pouvons donc en conclure que le terme kārikā du Nāṭya-śāstra se réfère bien au Gītālaṃkāra.

Le Vișnu-dharmottara (III. 30. 2, 4-6, 21-27) reproduit 13.2-10 et 14.4-5. Pour l'ensemble du chapitre sur les rasa les variantes dans les versets communs sont assez importantes pour constituer une version parallèle.

La Sangīta-sārāvalī (ms. N° 4/16 de Ramnagar Library, copie N° 147 de notre collection) reproduit un nombre important de distiques du Gītālaṃkāra (N° 2.12, 3.1-2, 4. l, 4.5-8, 4.15-20, 5.1-8, 5.9-11).

Le Sangita-śiromani (388-396) (mss.  $N^{\circ}$  1713 de l'Asiatic Society de Calcutta; et  $N^{\circ}$  134 de notre collection) reproduit les distiques l à 9 du chapitre sept.

Le Sangīta-dāmodara (ms. N° 1486 India Office Library) versets 3.3b à 3.10 reproduit les distiques 9 à 16 du chapitre quatre sur les svara.

Le Bharata-kośa de Rāmakṛṣṇa Kavi (Venkateśvara Oriental Series, N° 38) reproduit les 9 premiers distiques du chapitre sept et d'importants fragments dans une version présentant parfois de légères différences probablement dues à l'éditeur.

Le Nāṭya-cūḍāmaṇi de Somanārya (ms. N° 12998 du Government Oriental Manuscript Library, Madras; notre ms. N° 16) et

buent leurs citations du Gītālaṃkāra au Gīta-śāstra (Ecritures faisant autorité en musique).

Gaurī-kānta dans son commentaire de la Saundarya-laharī, vers 69, où il cite la première ligne du distique 2 du chapitre cinq sur les grāma et la première ligne du distique 3, appelle sa source Saṃgīta-śāstra.

Le Bharata-bhāṣya, un commentaire du Nāṭya-śāstra par Nānya-deva (12e siècle) (ms. Bhandarkar Oriental Research Institute) reproduit 2.12, 3, 1-2 4.17-18 et 13.1.

Un autre ms. du Gītālaṃkāra existerait, d'après Rāmakṛṣṇa Kavi, dans la bibliothèque de Kathmandu au Nepal mais nous n'avons pu en obtenir une copie.

Le Saṃgīta-nārāyaṇa (ms. N° 480 Bodleian Library) 1.68-74, 1.94-95 et 3.5-6, reproduit, d'après le Saṃgīta-dāmodara, 4.9-16, 3.1-2 et 4.17-18 du Gītālaṃkāra.

Le  $G\bar{a}ndharva-veda$  (ms. N° 8245 de l'Asiatic Society de Calcutta) 20-21 et 110 reproduit 3.1-2 et 4.5.

La  $\Upsilon \bar{a}j\tilde{n}avalkya-\dot{s}ik\bar{s}\bar{a}$  (édition de Bénarès) 26-28, et 33 reproduit 2.12 et 3.1-2.

Le Vāyu-purāņa (notre édition) 86.36 reproduit 4.1.

La Brhaddeśi (Trivandrum Sanskrit'series N° 94) 63 et 77-79, reproduit 4.7-8 et 4.19-20 et attribue 4.19-20 à Kohala.

Le Svara-tālādi-lakṣaṇa (manuscrit de Trivandrum) 69-71 reproduit 4.7-8.

La Dakṣiṇī-rāga-mālā (Bhandarkar Oriental Research Institute, ms. N° 384) 45-46 reproduit 4.7-8.

Le Siva-tattva-ratnākara (édition de Madras) 6.7.34, reproduit 4. 20 et de nombreux passages dans une version altérée.

Le *Nāṭya-cūḍāmaṇi* (ms. N° 12998 du Government Oriental Manuscripts Library de Madras) 6-7, reproduit 4.1.

M. S. M. Katre dans le *New Indian Antiquary*, Vol. II, pp. 299-301 a édité le chapitre XV sur les *bhāṣā* en se basant sur le même ms. Nous y trouvons plusieurs lectures qui diffèrent de celles de notre transcription.

# Le titre de l'ouvrage

Le nom de Vādi-matta-gajānkuśa est donné au Gītālaṃkāra dans le Saṃgīta-śiromaṇi, un ouvrage compilé au 14e siècle sur l'ordre de Sultā-Shah par un groupe de lettrés. Ce nom a été repris par le Dr. V. Raghavan (Journal of the Music Academy, Vol. III, 1932). Toutefois ce mot, qui apparaît dans le premier distique de l'ouvrage semble y être un adjectif de gītasya lakṣaṇam (définition de la musique). Vādi-matta-gajānkuśa (le crochet qui contrôle l'éléphant ivre qu'est l'adversaire) a le sens de « pour mettre un frein aux violentes opinions de nos adversaires », «Rhétorique-musicale » (Gītālaṃkāra) étant le nom réel de l'ouvrage, tel qu'il se trouve à la fin du premier chapitre: iti gītālaṃkāre prathamo' dhyāyaḥ. Dans le colophon qui conclut l'ouvrage l'expression vādi-matta-gajānkuśa est visiblement un adjectif de Gītālaṃkāra: iti gītālaṃkāraṃ vādi-matta-gajānkuśaṃ samāptam «Ainsi finit [notre] Rhétorique musicale qui met un frein aux violentes opinions des adversaires.»

L'ouvrage est d'ailleurs un traité sur la théorie musicale et non pas une critique d'opinions adverses. Les gammes-plagales (mūrchanā) de Nārada sont mentionnées pour mémoire, comme appartenant à un autre système, mais ne sont pas discutées.

# Terminologie

La terminologie du Gītālaṃkāra est particulièrement intéressante puisqu'elle diffère de celle des autres ouvrages sur la musique et présente des aspects très archaīques.

Les modes dans le Gītālaṃkāra sont appelés varṇa (couleurs). Le mot rāga apparaît dans le sens d'expression (1.28) et dans les noms de deux varṇa où il a le sens de « plaisir, délice, jouissance ». Il est donné comme un équivalent de utsāha (enthousiasme). Les deux modes dans les noms desquels le mot rāga apparaît sont Śrī-rāga (délice de la déesse de la fortune), le premier des modes dans la plupart des classifications, et Megha-rāga (délice du nuage), le mode de la saison des pluies. Etant donné l'importance de ces deux modes il n'est pas improbable que le mot rāga ait été ajouté ultérieurement aux autres modes et ait peu à peu remplacé varṇa

(couleur) dans le sens de mode. Sauf la Nāradīya-śikṣā et le Vāyu-purāṇa, tous les autres textes, y compris le Nāṭya-śāstra, les Purāṇa, la Bṛhaddeśī, le Saṃgīta-makaranda, etc., remplacent le terme varṇa par rāga, nous donnant ainsi un élément important pour la détermination de leur époque.

Il est intéressant de noter que le mot varņa de la citation du Gītālaņkāra dans le Pañca-tantra a été remplacé par rāga dans l'édition de Bombay par un copiste ou par l'éditeur. Kaśyapa, cité dans le Gāna-śāstra, appelle les modes principaux rāgānga.

Le mot grāma qui, dans les autres textes, représente des heptacordes, a, dans le Gītālaṃkāra le sens de «tétracorde» groupe de quatre notes servant de base aux modes.

Les grāma du Gītālaṃkāra partent de Ṣadja, Ḥṣabha et Gāndhāra et non pas de Ṣadja, Madhyama et Gāndhāra comme dans les autres ouvrages. Cette différence est très considérable car il ne s'agit plus de deux grāma, Ṣadja et Madhyama, formes du diatonique, et d'un Gāndhāra-grāma théorique, mais de groupes de notes-de-base où prédominent la tonique, la seconde et la tierce, et qui semblent bien être l'origine des grāma. Seuls la Saṃgīta-sārāvalī (3, p. 6 de notre ms.) et le Saṃgīta-śiromaṇi (p. 212 de notre ms.) mentionnent cette classification particulière.

Le mot tāna qui dans les autres textes représente des figures mélodiques ornementales ou des modes pentatoniques a, dans le Gitālaṃkāra, son sens original de "ton". Il réfère à des bases d'accompagnement des modes à l'aide d'une ou deux notes de la harpe à quatre cordes ou de bourdons psalmodiés.

Le mot tāna, veut dire originellement «tendre une corde», «accorder» (tāna veut dire «fibre»), puis "résonner, manifester, montrer". Le mot a pris dans les anciens traités des sens aussi divers que précis. Dans les ouvrages postérieurs au début de l'ère chrétienne, ce terme semble partout indiquer des figures ou dessins mélodiques, des groupes de notes sur lesquels une figure mélodique particulière se développe. C'est une sorte d'ambitus d'un thème pouvant s'étendre d'un demi ton à une octave. Le mot tāna, dans le sens d' «extension», peut aisément exprimer cette idée, aussi les

textes classiques expliquent-ils qu'une mélodie couvrant moins de cinq notes ne peut constituer un mode mais seulement un tāna, une figure mélodique.

Toutefois, un sens plus ancien du mot, que nous rencontrons dans les chapitres sur la musique des *Purāṇa* semble se référer à des modes pentatoniques et hexatoniques, envisagés soit comme des modes défectifs, soit au contraire, et plus anciennement, comme les modes fondamentaux par rapport aux modes heptatoniques qui en sont dérivés, ce qui ramènerait la conception des *tāna* au système du *Gītālaṃkāra* qui classe les modes en modes pentatoniques mâles et modes heptatoniques femelles.

Dans le Gītālaṃkāra il semble bien que le mot tāna ait son sens étymologique de «ton», de note de base, ou bourdon d'accompagnement qui donne la clef de la mélodie, d'où la définition ancienne du tāna comme un ton monotone d'une seule fréquence (eka-śruti).<sup>1</sup>

Les noms des grāma comme ceux des tāna (tons) diffèrent de ceux qui sont mentionnés dans les Purāṇa et presque tous les autres textes.

Le Saṃgīta-śiromaṇi mentionne les noms des grāma et des tāna du Gītālaṃkāra comme appartenant à «la théorie de quelques uns» (kecana) sans en mentionner la source. Toutefois dans la liste des ouvrages consultés apparaît le Vādi-matta-gajānkuśa qui est l'autre nom donné au Gītālaṃkāra. Le Saṃgīta-śiromaṇi déclare ce système hors d'usage.

Le mot *tāla* apparaît deux fois dans le *Gītālaṃkāra* dans les expressions *sa-tāla* (en mesure) (1. 31) et *tāla-hīna* (sans rythme ou tempo régulier).<sup>2</sup> Il n'est pas employé dans son sens ultérieur général de rythme.

L'utilisation du mot yati pour « rythme » au lieu du mot tāla place très tôt la tradition que représente le Gītālaṃkāra. Le mot

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir: Kātyāyana-śrauta-sūtra, 1. 8. 18, Vaitāna-sūtra, Bhāṣika-sūtra, Nyāyamālā-vistara, Vājasaneyi-saṃhitā-prātiśākhya et Mahābhārata, II. 133 et 391, XIII. 3888.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tāla-hīna « Ne pas suivre les règles des vṛtii (tempos de mesure).» (Bhaṭṭa-śobhākara, 1. 3. 13)

tāla (provenant de la racine tāḍ "battre") n'est pas un mot védique. Il apparaît dans quelques *Upaniṣad* tardives, le *Mahā-bhārata* et les *Purāṇa* (sauf le Vāyu). Les mots pāṇigha et tāḍagha (var. tālagha) dans Pāṇini III. 2. 55, qui ailleurs se réfèrent au battement du rythme, se rapportent en réalité au sculpteur.

Toutefois tāla dans le sens général de « rythme » est un terme essentiel dans le Viṣṇu-dharmottara, le Mārkaṇḍeya-purāṇa, le Nāṭya-śāstra, le Dattila, le Saṃgīta-makaranda, la Bṛhaddeśī et tous les ouvrages ultérieurs.

Le mot yati, qui veut dire «rythme» dans le Gītālaṃkāra, devient un terme mineur dans les ouvrages ultérieurs représentant un aspect peu important du tempo (laya) comme si, pour ne pas l'ignorer complètement, on lui attribuait un sens secondaire. Le mot yati est ensuite entièrement abandonné.

C'est donc comme caractères du tempo que trois yati (Go-pucchā, Sroto-gatā et Samā, variable, accélérant et égal) sont mentionnés dans le Dattila, le Samgīta-makaranda, le Mārkandeya-purāṇa, le Nāṭya-śāstra puis plus tard dans le Samgīta-samaya-sāra et le Samgīta-ratnākara.

Nous remarquerons que Go-pucchā est le seul des noms des yati se retrouvant dans les deux écoles et il y a en tous cas un sens contraire puisqu'il veut dire «régulier» dans le Gītālaṃkāra et « variable » dans les autres textes.

Bhaṭṭa-śobhākara (commentaire de la Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 13) considère le mot tāla comme signifiant « en mesure », et dépendant des vṛtti (genres de mesures). Le mot signifierait « mouvement rythmé par des battements de mains » et n'aurait pris que plus tard le sens technique général de « rythme » qui est dans le Gītā-laṃkāra représenté par le terme yati. La définition des trois yati est identique à celle des trois sortes de tāla, caccatpuṭa, cācapuṭa et Ṣaṭ-pitā-pūtra, des textes ultérieurs.

Le mot śruti (micro-intervalle) du Nāṭya-śāstra, n'apparaît pas dans le Gītālaṃkāra.

Le Gītālaṃkāra ne parle que de neuf qualités du chant (gīta-guṇa). Une dixième sama ou sāmya (égalité) apparaît dans la Nāradīya-śikṣā. Les mots sthāna (octave), rasa (expression), et laya (tempo) ont le même sens que dans les ouvrages ultérieurs, ainsi que le mot mūrchanā (gamme plagale) que le Gītālaṃkāra emprunte au système de Nārada.

L'absence des alamkāra parmi les éléments de l'art-musical semble indiquer pour le Gītālamkāra une date très antérieure au Vāvu-purāna et au Nātya-śāstra.

# LE SYSTÈME MUSICAL DU GĪTĀLAMKĀRA

Beaucoup des termes techniques employés dans le Gītālaṃkāra se retrouvent, avec un sens différent, dans les ouvrages ultérieurs. Les termes tombés en désuétude sont conservés par respect pour la tradition, toutefois, comme ils ont perdu leur sens, des sens mineurs, plus ou moins bien choisis, leur sont attribués. Ces sens ont d'ailleurs considérablement varié au cours de la longue histoire musicale de l'Inde. Il est donc très important pour interpréter un texte de connaître son époque.

# Les grāma

Le Gītālaṃkāra envisage comme base de la musique trois grāma ou groupes de notes, qui servent de base aux modes. Le mot grāma qui veut dire « village, agglomération » est appliqué ici à des groupes de quatre notes <sup>1</sup> correspondant très probablement à des accords de la harpe à quatre cordes dont on retrouve des représentations dans la sculpture et aujourd'hui encore des spécimens dans le Kāmdeś (Nouristan) Afghan.

Ces tétracordes sont fondamentalement différents des heptacordes, appelés grāma dans les ouvrages ultérieurs. Nous traduisons donc grāma par base-de-gammes et non pas gammes-de-base comme dans notre édition des textes sur la musique des Purāṇa.

 $<sup>^1</sup>$  D'après les traités sur l'architecture, le village est divisé en quatre quartiers habités par les quatre castes. Il y a peut être une allusion à ce fait dans le choix du mot  $gr\bar{a}ma$  pour les tétracordes de base.

Leurs notes sont Sa Dha Pa Ni pour Nandyāvarta, Ri Ma Ni Pa pour Jīmūta, aussi appelé gamme-du-milieu (madhya-grāma) et Ga Sa Ri Dha pour Subhadra, ce qui nous donne, si la gamme de base comporte, comme cela est probable, une tierce et une septième mineures: Do La Sol Sib pour Nandyāvarta, Ré Fa Sib Sol pour Jīmūta et Mib Ré Do La pour Subhadra.

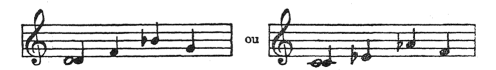
Ces bases-de-modes ont donc pour initiale Sadja (Do), Rṣabha (Ré) et Gāndhāra (Mib). La gamme de Ré ou gamme-du-milieu a été plus tard interprétée comme une gamme ayant pour initiale la note Madhyama (Fa).

Nous supposons la gamme générale comme ayant une tierce et une septième mineures (Mib et Sib), ce qui semble être la formule a plus indiquée pour la logique des tāna et se conforme à la pratique générale ancienne.

Les trois grāma sont: Nandyāvarta-grāma (Ṣadja-grāma) (base de gamme de Ut)



Jīmūta-grāma (madhya-grāma) (base de gamme de Ré)



Subhadra-grāma (Gāndhāra-grāma) (base de gamme de Mib)



Ces grāma nous permettent de classer les gammes en gammes de sixte (et seconde) majeures, gammes de sixte (et seconde) mineures et gammes de quarte augmentée. Ceci correspond aux trois types principaux des gammes hindoues.

Les deux premiers grāma sont ascendants, le troisième descendant. Pour l'établissement des modes le tout offre un ensemble complet de possibilités d'accords de deux notes, ainsi que nous le verrons à propos des tāna. Aucune des notes de l'heptacorde ne se retrouve dans les trois grāma qui n'ont donc pas de tonique commune. Il semble que l'initiale est pour chacune la tonique principale car cette note fait partie de tous les tāna, ou « tous » d'accompagnement, de deux notes.

Ces tāna, sont en effet Sa Pa, Sa Dha, Sa Ni dans Nandyāvarta (Sa grāma); Ri Ma, Ri Ni, Ri Pa, dans Jīmūta (Ri grāma) et Ri Ga, Sa Ga, Dha Ga dans Subhadra (Ga grāma).

Ceci rapproche le système du Gītālaṃkāra du système moderne dans lequel la tonique est toujours l'initiale (Ṣaḍja) de la gamme, alors que dans le système des Purāṇa, du Nāṭya-śāstra et du Saṇgīta-ratnākara la septième note Niṣāda semble être la tonique générale.

Si l'instrument servant d'accompagnement a seulement quatre cordes il faut le réaccorder pour chaque grāma. Pourquoi alors ne point garder une tonique unique et altérer les autres notes. Probablement parce que ceci impliquerait un dodécaphone de base où chaque note peut être altérée, alors qu'à l'aide d'un changement de tonique nous obtenons les altérations usuelles dans l'heptaphone même. Nous pouvons jouer ou chanter tous les accords de deux notes, majeurs ou mineurs, nécessaires à l'accompagnement des divers modes, sans sortir de l'heptacorde, et nous pouvons de plus varier la hauteur de la tonique selon les voix.

Aspects fondamentaux de la musique indienne dans l'antiquité, les grāma ne correspondent plus, dès une époque fort ancienne, à des classifications réellement importantes. Le Nātya-sāstra semble faire des gammes de Sadja (première note) et de Madhyama (quatrième note) deux formes du diatonique (pythagoricien et harmonique) peut être sous une influence grecque. Le

Gāndhāra grāma n'a déjà plus de sens. On le déclare « reparti pour le ciel ».

#### Les Svara (notes)

Les svara ou notes sont au nombre de sept et portent les mêmes noms que dans les autres traités. La première syllabe de chaque nom est utilisée pour solfier les mélodies. La tonique est dans chaque cas l'initiale du grāma ramenant les modes à des altérations des notes et non pas à des formes-plagales.

Le Gītālaṃkāra ignore les deux notes additionnelles kākalī Niṣāda (Ni, Sib, élevé d'un demi ton) et antara Gāndhāra (Ga, Mib, élevé d'un demi ton) qui apparaissent dans la Nāradīya-śikṣā, Dattila, Kohala et le commentaire de la Bṛhaddeśī mais non point dans les Purāṇa. Dattila et Kohala sont l'un et l'autre mentionnés dans le Nāṭya-śāstra. En fait le système du Gītālaṃkāra ne comprend aucun terme pouvant représenter une altération des notes.

Nous n'avons pas d'indication précise sur une gamme naturelle dont les modes seraient les altérations, ce qui impliquerait un dodécaphone qui ne semble pas exister. Les modes étant envisagés comme des groupes de notes créant un sentiment, une couleur (varna) particulière dans le cadre des trois grāma.

Nous ne rencontrons pas non plus la notion d'accord exact, de *śruti*. La division de l'octave en 22 ou en 12 n'apparaît pas dans le système du *Gītālaṃkāra*.

#### Les tāna (tons)

Les  $t\bar{a}na$  ou « tons » (grec  $\tau \delta vos$ , latin tonus) représentent les notes des  $gr\bar{a}ma$ , sons de harpe ou bourdon vocal, utilisées pour accompagner le chant.

L'instrument traditionnel à quatre cordes servant à accompagner le chant s'appelle aujourd'hui encore tāna-pūrā (demeure des tāna). Il donne généralement les notes, Do<sub>1</sub>, Sol<sub>1</sub>, Do<sub>2</sub>, Sol<sub>2</sub> correspondant au redoublement du tāna supratīka du Nandyāvartagrāma. Les musiciens de l'école de Gwalior accompagnent encore

souvent leurs improvisations d'une septième mineure qui s'ajoute à la tonique. C'est le tāna Vāruṇa du Nandyāvarta-grāma.

Dans chaque grāma on peut utiliser une ou deux cordes pour accompagner le chant et on peut jouer les notes correspondantes à un rythme plus ou moins rapide, d'où des tāna où chaque note dure un temps, deux temps ou trois temps.

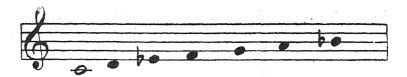
Le Gītālaṃkāra définit deux sortes de tāna: ceux d'une note et ceux de deux notes. Le tāna d'une note est simplement la répétition, à une cadence donnée, de la tonique ou d'une autre note importante qui sert à la fois de base au mode et au mouvement. Il semble probable que dans les cas où le tāna ne donne pas la tonique, un autre instrument, les percussions par exemple, suffisent. Il ne peut s'agir d'une question de simple hauteur de son, puisque le chanteur peut accorder sa harpe à la hauteur qui lui convient, mais cela permet de donner la couleur de l'intervalle principal du mode.

Les tāna de deux notes sont une méthode d'accompagnement où la tonique de chaque grāma est donnée avec l'une des autres notes de la gamme formant ainsi une armature qui sert de base aux modes. Dans la musique modale, chaque note est pensée par rapport à la tonique et a donc une valeur harmonique que le tāna fait ressortir et soutient. Tāna-karman veut dire « accorder sa voix », « chercher la tonique », eka-tāna veut dire « jouer avec ensemble ».

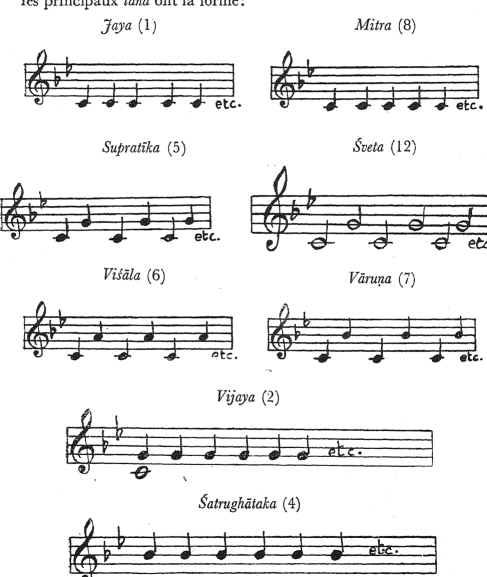
Un instrument populaire très ancien à deux cordes est appelé communément eka-tāra (à une corde) ce qui semble absurde. Le nom ancien pourrait avoir été eka-tāna (permettant de jouer un tāna à la fois). C'est en effet l'instrument d'accompagnement fondamental et suffisant de toute la musique populaire.

Il semble probable qu'on pouvait aussi chanter en bourdon, ou tāna, en répétant sa note à un rythme régulier comme cela se pratique encore dans les pallavi du Sud de l'Inde, et dans la musique populaire de l'Inde du Nord et de l'Himālaya.

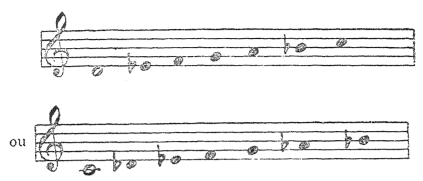
Dans le Nandyāvarta-grāma (Sa Dha Pa Ni), si la gamme est, comme cela semble probable:



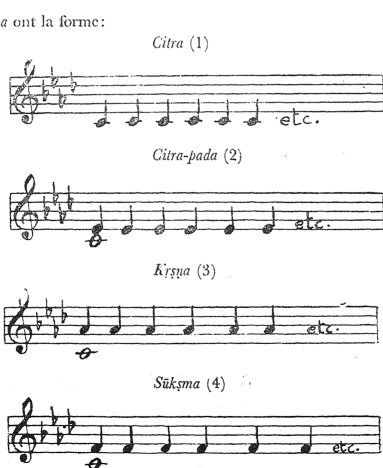
les principaux tāna ont la forme:

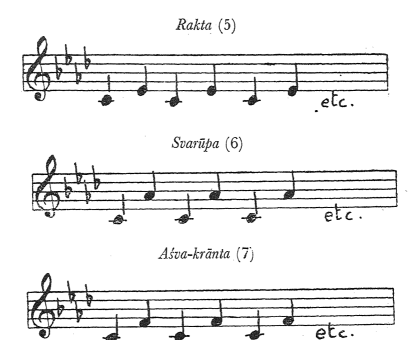


Dans le Jimūta-grāma (Ri Ma Ni Pa), la gamme de base, si elle est la même, devient, la tonique étant Ri:



les tāna ont la forme:





Dans le Subhadra-grāma (Ga Ri Sa Dha), la gamme de base, si elle est la même, devient, la tonique étant Ga:



les tāna ont la forme:



Pūrṇa (2)



Geha (3)



Subhaga (4)



Sukhāvaha (5)



Pauṇḍarīka (6)



Aja (7)



# Les 49 tons-d'accompagnement (tāna)

### I. Dans le Nandyāvarta-grāma

# (**Sa** Dha Pa Ni: **Do** La Sol Sib)

- 1. Jaya (Sa, Do, un temps)
- 2. Vijaya (Pa, Sol, un temps)
- 3. Mangala (Dha, La, un temps)
- 4. Šatru-ghātaka ou Ripu-mardana 11. (Ni, Sib, un temps)
- 5. Supratīka (Sa Pa, Do Sol, un temps chacun)
- 6. Viśāla (Sa Dha, Do La, un temps chacun)
- 7. Vāruņa (Sa Ni, Do Sib, deux temps chacun)
- 8. Mitra (Sa, Do, deux temps)

### II. Dans le Jīmūta-grāma

# (**Ri** Ma Pa Ni: **Ré** Fa Sol Sib ou, transposé en Ut: **Do** Mib Lab Fa)

- 1. Citra (Ri, Ré, un temps)
- 2. Citrapada (Ma, Fa, un temps)
- 3. Kṛṣṇa (Ni, Sib, un temps)
- 4. Sūkṣma (Pa, Sol, un temps)
- 5. Rakta (Ri Ma, Ré Fa, un temps chacun)
- 6. Svarūpa (Ri Ni, Ré Sib, un temps chacun)
- 7. Aśva-krānta (Ri Pa, Ré Sol, un temps chacun)
- 8. Gaja-krānta (Ri, Ré, deux temps)
- 9. Bhīma (Ma, Fa, deux temps)
- 10. Bhīma-kṛta (Ni, Sib, deux temps)
- 11. Cala (Pa, Sol, deux temps)

- 9. *Gāruḍa* (*Pa*, Sol, deux temps)
- 10. Daivika (Dha, La, deux temps)
- 11. Saumya (Ni, Sib, deux temps)
- 12. *Śveta* (*Sa Pa*, Do Sol, deux temps chacun)
- 13. *Pīta* (Sa Dha, Do La, deux temps chacun)
- 14. Suvarņa (Sa Ni, Do Sib, deux temps chacun)

- 12. Sthira (Ri Ma, Ré Fa, deux temps chacun)
- 13. Dirgha (Ri Ni, Ré Sib, deux temps chacun)
- 14. Hrasva (Ri Pa, Ré Sol, deux temps chacun)
- 15. Brāhma (Ri, Ré, trois temps)
- 16. Rākṣasa(Ma,Fa,trois temps)
- 17. Ātura (Ni, Sib, trois temps)
- 18. Vibhava (Pa, Sol, trois temps)
- 19. Sāttvika (Ri Ma, Ré Fa, trois temps chacun)
- 20. Bhaika (Ri Ni, Ré Sib, trois temps chacun)
- 21. Guna (Ri Pa, Ré Sol, trois temps chacun)

- III. Dans le Subhadra-grāma (Ga Ri Sa Dha: Mio Ré Do La ou, transposé en Ut, Do Si La Fa#)
- 1. Ayusya (Ga, Mib, un temps) 8. Tārakāmaya (Ri, Ré, deux 2. Pūrņa (Ri, Ré, un temps) temps)
- 3. Geha (Sa, Ut, un temps) 9. Vidheya (Sa, Ut, deux temps)
- 4. Subhaga (Dha, La, un temps) 10. Yājnika(Dha, La, deux temps)
- 5. Sukhāvaha (Ri Ga, Ré Mib 11. Puņya (Ri Ga, Ré Mib un temps chacun) deux temps chacun)
- 6. Pauṇḍarīka (Sa Ga, Do Mib 12. Vātsalya (Sa Ga, Do Mib un temps chacun) deux temps chacun)
- 7. Aja (Dha Ga, La Mib 13. Satya (Dha Ga, La Mib un temps chacun) deux temps chacun)

#### Les Varna

Les modes, que le  $G\bar{\imath}t\bar{a}lamk\bar{a}ra$  appelle varna (couleurs) et non pas encore  $r\bar{a}ga$  (délices), sont divisés en trois groupes: douze varna mâles, douze femelles et douze engendrés.

Cette manière de classer les modes est distincte de la classification des mūrchanā ou échelles plagales de sept notes de l'heptaphone. Bien que la classification des mūrchanā, que le Gītālaṃkāra attribue à Nārada, soit devenue la classification savante, l'autre classification, plus ancienne, représente le système dont l'origine est attribuée à Siva et remonte à la nuit de la préhistoire indienne. Cette classification est restée la tradition populaire dans une grande partie de l'Inde, en dépit de la théorie savante. Nous la voyons transparaître à travers les textes et reparaître comme la classification populaire dès que l'école savante sanscrite tombe en désuétude. Elle redeviendra la base de la musique du Nord de l'Inde au 14e siècle lorsque s'effondrera la culture sanscrite, et elle restera jusqu'à nos jours une classification courante.

Dans le système originel de Siva, qui est une classification vocale et non instrumentale, il semble que les modes mâles étaient des pentaphones que nous retrouvons sous les mêmes noms à travers toute l'histoire de la musique indienne. Le Gītālaṃkāra ne

spécifie pas clairement que les modes mâles sont pentatoniques, mais le fait que des modes de mêmes noms sont considérés comme pentatoniques par les plus importants des auteurs ultérieurs en particulier le Samgīta-makaranda, le Samgīta-samaya-sāra, la Bṛhaddeśī, le Samgīta-ratnākara, etc., rend presque certaine la probabilité que ces modes, dont la plupart existent encore, sont vraiment des pentaphones. Ils sont donc analogues aux modes slendro (= śailendra) de Java qui furent eux aussi attribués à Siva dont le nombre « 5 » est le symbole. Les auteurs ultérieurs en déduisirent probablement que les notes des modes mâles sortirent des cinq bouches de Siva.

Les modes féminins et les modes engendrés sont des hexaphones et des heptaphones mais la plupart n'ont pas conservé les noms que leur donne le Gītālaṃkāra et nous en savons trop peu de chose aujourd'hui pour en identifier plus que quelques uns.

Nous donnons dans le chapitre sur le varņa une notation des principaux modes, que nous essayons d'interpréter d'après les textes anciens et la tradition.

Cette interprétation peut être erronée dans le détail puisque nous n'avons pas de certitude concernant la gamme-de-base considérée comme sans altérations à diverses périodes ni la note considérée comme tonique. Toutefois ces notations suffisent à donner une idée du système et représentent une forte probabilité.

# Les mūrchanā (échelles-modales)

La classification des mūrchanā, ou échelles-modales plagales obtenues par permutation de la tonique dans l'heptaphone, n'est pas nécessaire dans le système musical du Gītālaṃkāra et ne semble pas en faire partie. Toutefois la théorie des mūrchanā, qui devait avoir déjà pris une certaine importance à l'époque, est mentionnée, pour mémoire, comme faisant partie du système de Nārada.

Les noms des mūrchanā sont pour la plupart les mêmes que ceux que nous trouvons dans les ouvrages attribués à Nārada, particulièrement la Nāradīya-śikṣā et le Saṃgīta-makaranda. Les Purāna et les autres ouvrages classiques donnent les mêmes

noms aux mêmes gammes, mais les arrangent dans un ordre différent.

De plus les mūrchanā sont classées dans le Gītālaṃkāra en partant successivement des notes de la gamme montante alors qu'elles suivent la gamme descendante dans les autres ouvrages. Des mūrchanā de mêmes noms (et partant des mêmes notes) font partie du Subhadra (Gāndhāra) grāma dans le Gītālaṃkāra et du Ṣadja et Madhyama-grāma dans le Viṣṇu-dharmottara et autres textes. La différentiation du Sa et du Ma grāma dans la littérature ultérieure étant un détail d'accord n'affecte pas considérablement ces gammes modales qui ont pu aisément être classées dans l'une ou l'autre.¹

Dans le chapitre sur les mūrchanā (6. 17) la base-de-gamme Jīmūta est appelée madhya-grāma, « gamme du milieu », et serait, là aussi la gamme de Rṣabha, intermédiaire entre les gammes Subhadra (Gāndhāra) et Nandyāvarta (Ṣaḍja).

Dans le distique onze du chapitre sur les mūrchanā, la gamme Subhadra (gamme de Gāndhāra) est appelée troisième gamme (Tṛtīya-grāma).

Dans la description des  $m\bar{u}rchan\bar{a}$ , la première  $m\bar{u}rchan\bar{a}$  de chaque  $gr\bar{a}ma$  part de Sa, alors que dans les autres textes elle part de la première note du  $gr\bar{a}ma$ .

Le Gītālamkāra emprunte ses mūrchanā au système de Nārada. Toutefois les mūrchanā qui appartiennent au Ṣadja-grāma dans les ouvrages attribués à Nārada sont classées ici comme mūrchanā de Subhadra, qui est le Gāndhāra-grāma du Gītālamkāra, et les mūrchanā du Gāndhāra-grāma dans la Nāradīya-śikṣā sont ici attribuées à Nandyāvarta, c'est-à-dire au Ṣadja-grāma.

La classification des mūrchanā dans les Purāṇa et le Nāṭya-śāstra implique une harpe à sept sons descendants dont la plus haute note est le Sa, la plus grave le Ri. La gamme de Sa est appelée Uttara-mandrā (dont la note de base est à l'aigu) ou Uttara-varṇā (mode de la plus haute). La gamme de Sa est la première, celle de Ni la deuxième, celle de Dha la troisième, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir chapitre 6 notes sur le distique 18, p. 95.

Nous pouvons donc comprendre le flottement entre trois systèmes celui où la note grave est le Sa et où la note aiguë, le Ni, est la tonique, celui où la note aiguë est le Sa et est tonique, et celui où le Sa grave est tonique.

Le Gītālaṃkāra dont la tonique est le Sa grave reprend le système de Nārada dont la classification est l'inverse de celle des Purāṇa. La gamme de Sa est la première, celle de Ri la deuxième, etc.

Nous connaissons les notes initiales des mūrchanā du Ṣadja-grāma dans les Purāṇa, la Nāradīya-śikṣā et le Gītālaṃkāra et nous pouvons voir que, bien que l'ordre de classement soit inverti dans les Purāṇa, les gammes sont bien de même initiale.¹

Toutefois pour les autres grāma, nous n'avons pas dans la Nāradīya-śikṣā les initiales des mūrchanā de Nārada, et la question se pose de savoir si elles sont de la forme donnée par le Gītālaṃkāra bien qu'elles portent les mêmes noms ou des noms similaires à ceux des Purāṇa, du Saṃgīta-ratnākāra, du Nāṭya-śāstra, etc.

Un troisième système de mūrchanā est donné dans le Samgīta-dāmodara. Du point de vue des notes et des grāma cette division semble correspondre à la division classique des Purāṇa, du Nātya-śāstra et du Samgīta-ratnākara. La première mūrchanā du Ṣadja-grāma part de Sa, la deuxième de Ni; la première du Madhyama-grāma part de Ma, la deuxième de Ga etc. mais les noms de ces mūrchanā diffèrent.<sup>2</sup>

#### Les bhāṣā

Le chapitre sur les bhāṣā nous donne des exemples de quarante deux langages dans lesquels les chants populaires peuvent être chantés. Une phrase typique est donnée dans chacun de ces langages. Ces divers idiomes ont évidemment été notés d'oreille et reproduits par des copistes pour lesquels ils n'avaient aucun sens. Ceci rend leur interprétation difficile. Toutefois il s'agit là d'un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Samgīta-ratnākara cite les mūrchanā de Nārada mais ne donne pas leurs initiales. Kallinātha en donne une interprétation erronée mais Nānya-deva les interprète correctement et conformément à la Nāradīya-śikṣā et au Gītālaṃkāra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir Appendice: Tableau comparatif des échelles-modales.

document intéressant sur les langues parlées dans l'Inde et dans les pays avec lesquels elle était en contact dans une période peut être fort ancienne. Le problème vient de ce qu'il ne s'agit point ici de simples phénomènes de transcription ou d'évolution phonétique mais d'erreurs graphiques commises par des générations de copistes qui ne comprenaient rien aux textes copiés.

N'ayant pas la possibilité de tenter une analyse dans la plupart des cas, nous reproduisons le manuscrit tel qu'il est pour permettre aux spécialistes qui s'y intérésseraient d'en faire l'étude.

Il se peut qu'une notation musicale, syllabique ou autre, ait accompagné ces textes mais elle a depuis longtemps disparu.

Note sur la traduction

Dans la traduction nous avons, lorsque nous n'avons pu faire autrement, cherché la clarté du sens, plutôt que l'exactitude de la relation grammaticale et du genre des mots. Il nous a paru qu'il était plus important d'indiquer clairement le sens technique des termes, qui n'est pas généralement connu, plutôt que de faire un mot à mot.

Les références aux ouvrages non-publiés sont données d'après les manuscrits et copies modernes de notre collection.

#### OUVRAGES CITÉS

### (A) Textes imprimés

Abhinava-bhāratī d'Abhinava-gupta, commentaire du Nāṭya-śāstra, vols. I à III, Gaekwad's Oriental Series, Baroda.

Amara-kośa, commentaire de Kṣīrasvāmin, Poona Oriental Series, N° 43, Poona, 1941.

Bharata-kalpalatā-mañjarī, édition de Bangalore.

Bharata-kośa de R. Rāmakṛṣṇa Kavi, Śrī Venkatéśvara Oriental Series, N° 10, Tirupati, 1956.

Brhaddeśi, Trivandrum Sanskrit Series, Nº 94, 1928.

Caturdandi-prakāsikā de Venkaṭa-makhin, Music Academy, Madras, 1934.

Catvāriṃśacchata-rāga-nirūpana, Music Academy, Madras, 1914.

Nāradīya-śikṣā, commentaires de Bhaṭṭa-śobhākara et de R. Nārāyaṇasvāmi Dīkṣita, Journal du Mysore Sanskrit College, Mysore.

Nātya-darpaṇa de Rāmacandra et Guṇacandra, Gaekwad's Oriental Series, N° 48, Baroda, 1929.

Nātya-śāstra, Nirņaya Sāgar Press, Bombay, 1943.

Nātya-śāstra, Chowkhamba Sanskrit Series, Benares.

Pañca-tantra, texte hindou, Bombay.

Pañca-tantra, texte jaina, Harvard Oriental Series, vol. 11, 1903.

Rāga-candrikā, Bombay, 1919.

Rāga-tarangiṇī de Locana, Darbhanga, 1934.

Rāga-vibodha avec le commentaire de Somanātha, Adyar Library Series, N° 48, Madras.

Sabda-kalpa-druma, Dictionnaire de Rājā Rādhākānta-deva, édité par B. P. Vasu et H. P. Vasu, Calcutta, 1886.

Samgita-darpana de Dāmodara, Calcutta, 1881.

Sangita-makaranda, Gaekwad's Oriental Series, Nº 16, 1920.

Saṃgīta-pārijāta de Ahobala, Saṃgīta Kāryālaya, Mathras.

Saṃgīta-ratnākara (vols. 1 à 4) avec les commentaires de Kallinātha et Siṃha-bhūpāla, Adyar Library, Madras, 1943, 1944, 1951, 1953.

Samgīta-samaya-sāra, Trivandrum Sanskrit Series, 1925.

Samgita-sārāmṛta de Tulaja-rāja, Music Academy, Madras, 1942.

Samgita-sudhā, Music Academy, Madras, 1940.

Saṃgīta-sudhākara de Haripāla, Bombay, 1917.

Siva-tattva-ratnākara de Basava-rāja, B. P. Nath & C°, Madras, 1927.

Svara-mela-kalā-nidhi de Rāmāmātya, Annamalai University, 1932.

Vāyu-purāṇa, Textes des Purāṇa sur la théorie musicale, Publications de l'Institut Français d'Indologie, N° 11, 1958.

Vișnu-dharmottara, Textes des Purăna sur la théorie musicale, Publications de l'Institut Français d'Indologie, N° 11, 1958.

Yājñavalkya-sikṣā (Śikṣā-saṃgraha, p. 1-45), Benares Sanskrit Series, 1893.

# (B) Textes manuscrits

Abhinaya-laksana (Ādi-bharata), ms. No D. 10661, Tanjore.

Anūpa-rāga-sāgara de Anūpa-simha, ms. N° 3345, Bikaner.

Aumāpata, ms. Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.

Bharata-bhāsya (ou Sarasvatī-hṛdayālaṃkara) de Nānya-deva, ms. N° 312, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.

Dākṣiṇī-rāga-mālā, ms. No 884, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.

Gāna-śāstra, ms. N° 8316, Asiatic Society, Calcutta, contient des fragments du Gītālaṃkāra reliés avec un ouvrage attribué à Skanda mais différent du texte imprimé du Skanda-purāṇa.

 $G\bar{a}ndharva-veda$  ou  $G\bar{a}ndh\bar{a}rva-vidy\bar{a}$ , ms. N° 8245, Asiatic Society, Calcutta.

Gīta-prakāśa, ms. N° 11619, Oriental Institute, Baroda.

Nāda-dīpikā, ms. rayon 1, N° 2, Ramnagar Library, Benares.

Nāṭya-cūḍāmaṇi, de Somanārya, ms. D. N° 12998, Government Oriental Manuscripts Library, Madras.

Pañcama-saṃhitā de Nārada, ms. Nº 17/8, Ramnagar Library, Benares.

Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja, ms. D. 10811, Sarasvatī Mahal Library, Tanjore.

Rāgārņava de Nandikeśvara, ms.

Rāga-sāgara, ms. D. N° 13015, Government Oriental Manuscripts Library, Madras.

Rasa-kaumudī, ms. Nº 13799, Oriental Institute, Baroda.

Saṃgīta-candra de Vipra-dāsa, ms. N° 13930, Oriental Research Institute, Baroda.

Saṃgīta-dāmodara, ms. No 1486, India Office Library, Londres. Notre ms. en est une copie corrigée d'après le ms. de Paris (Bibliothèque Nationale).

Saṃgīta-kāmada, ms. N° 33 C. 7, Adyar Library, Madras.

Samgīta-kautuka, ms. N° G. 10144-73-E 2, Asiatic Society, Calcutta. Samgītāloka, cité dans le Bharata-kośa.

Saṃgīta-nārāyaṇa, ms. N° 480, Bodleian Library, Oxford.

Samgīta-pārijāta, ms. Nº 13006, Oriental Institute, Baroda.

Saṃgīta-fāja, de Kumbha, ms. Bikaner et citations dans le Bharata-kośa.

Saṃgīta-ratnāvalī de Soma-rāja-deva citations prises dans le Bharata-kośa.

Samgīta-sāra, cité dans le Bharata-kośa.

Samgita-muktāvalī, de Devaņācārya, ms. Tanjore Library.

Samgīta-sārāvalī, ms. N° 4/16, Ramnagar Library, Benares.

Samgīta-sāroddhāra de Kīkarāja, ms. N° 838, 1886-92, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona.

Saṃgīta-sāroddhāra de Sudhā-kalaśa, ms. N° 13271, Oriental Institute, Bareda.

S'amgīta-śiromani, ms. N° 1713, Asiatic Society, Calcutta.

Samgīta-vidyābhidhāna, ms. N° 8486, Asiatic Society, Calcutta.

Saundarya-laharī avec le commentaire de Gaurīkānta, ms. Adyar Library, Madras.

Svara-tālādi-lakṣaṇa, ms. Trivandrum.

Vīṇā-prapāṭhaka, ms. N° 535, Oriental Institute, Baroda.

# LE GĪTĀLAMKĀRA

(Rhétorique musicale)

गीतालंकारः

# ओं ।। स्वस्ति श्रीगोगीभ्यों नमः ॥

# गीतालंकारः

# प्रथमोऽघ्यायः

# [गीतलक्षणम्]

'प्रणम्य भरतो भक्त्या 'सर्वदं शिवदं शिवम्'। गीतस्य लक्षणं पाह वादिमत्तगजाङ्कुश्रम्।। १।।

<sup>4</sup>सर्वेषामेव लोकानां दुःखशोकविनाशनम् । यस्मात् संदृश्यते गीतं सुखदं व्यसनेष्वपि ॥ २ ॥

<sup>5</sup>भूयिष्ठमेव लोकानां सुखमिच्छन्ति नित्यशः। तस्य मूलं भवेद्गीतं सुवर्चः<sup>6</sup> संपदामिव ॥ ३ ॥

<sup>7</sup>धर्मार्थकाममोक्षाणां <sup>8</sup>साधनं गीतमुच्यते । <sup>8</sup>यतस्ततः पयत्नेन गेयं <sup>10</sup> श्रोतव्यमेव च ॥ ४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est reproduit dans le Gāna-śāstra, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> सर्वदा Gāna-śāstra.

³ स्वयम् Gāna-śāstra.

<sup>4</sup> सर्वेषामपि लोकानां गीतं प्रीतिदमुच्यते।

<sup>(</sup>Saṃgīta-sāroddhāra par Sudhākalaśa, 1.9)

<sup>•</sup> भ्रइष्टमेव ms.

<sup>.</sup> सुवध: ms

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Les distiques 4 à 8 sont reproduits dans le Gāna-śāstra, 2-6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> इदमेवेकसाधनम् Saṃgīta-darpaṇa, 1.29, Saṃgīta-ratnākara, 1.1.30; इयमेव हि साधनम् Svara-mela-kalā-nidhi, 3.6; इदमेव हि साधनम् Viṇā-prapāṭhaka, 12, Saṃgīta-makaranda, 1.1.24; नियमे वृद्धिसाधनम् Saṃgīta-sāroddhāra, 1.30; प्रदात्रिलल्संमतम् Saṃgraha-cūḍāmaṇi, 3.23.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> यतस्ततष्प्रयत्नेन ms.

<sup>10</sup> ज्ञेयं Gāna-śāstra, 2.

#### LA RHÉTORIQUE MUSICALE

# (Gītālaṃkāra)

Aum. Je salue [les trois déesses], Fortune (Śrī=Lakṣmī), Lumière (Go=Gaurī), et Parole (Gīr=Sarasvatī), et m'incline [devant elles.]

#### CHAPITRE I

# [DÉFINITION DE L'ART-MUSICAL (GĪTA-LAKṢAŅA)]

S'étant pieusement prosterné devant le Propice (Siva), de qui nous vient la paix et toutes grâces, Bharata donne de l'art-musical (gīta) une définition [qui est un] crochet [capable] de contrôler les éléphants ivres [que sont ses] contradicteurs.<sup>1</sup> 1.

L'art-musical nous apporte la joie au milieu de nos peines (vyasana).<sup>2</sup> Il apparaît comme le destructeur de la douleur et de la tristesse de tous les univers.<sup>3</sup> 2.

Le bonheur des mondes est, par dessus tout, désirable. L'artmusical en est la source, comme l'énergie est la source de l'accomplissement. 3.

Le moyen de réaliser [les quatre buts-de-la-vie], vertu, succès, plaisir et libération, est appelé art musical (gīta). C'est pourquoi chacun doit s'appliquer à chanter et à écouter. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est reproduit dans le Gāna-śāstra, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les huit vyasana ou passions qui sont la cause de nos souffrances.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « La musique fait gagner l'affection de tous les mondes.»

¹गुरुदेवद्विजातीनां व्यत्पुरो गीयते नरैः। तद्धर्माय भवेत्तेषां स्वर्गाय विजयाय च ॥ ५ ॥

भूमिपार्थ तु यद्गीतं <sup>°</sup>तदर्थं जनयेत्म्फुटम्<sup>⁴</sup> । सन्मानं <sup>⁵</sup>भोगसंप्राप्तिं प्रसिद्धिं च धरातले ॥ ६ ॥

यद्गीतं रमणीकर्णे मधुरं याति कृत्स्तराः। तेन काममवामोति यद्यपि स्याद्विरूपकः ।। ७॥

निष्कलं वर्धमानादि गीयते यत्स्वशक्तितः तन्मोक्षाय भवेत्पुंसां निष्कामानामसंशयम् । ८॥

कृत्वा पापसहस्राणि वेणुर्नाम<sup>11</sup> महीपतिः । धर्मगीताद्विपाप्मासौ संपाप्तस्तिदशास्त्रयम् ॥ ९ ॥

रावणो भर्गमाराध्य गीतेनैश्वर्यतां गतः । कम्बलाश्वतरौ नागौ विभूति परमां गतौ ॥ १० ॥

कुष्टी शुद्रो हको <sup>12</sup>नाम वर्धमाने पुरे पुरा । इत्वा कान्तं स्वरूपाढचं <sup>13</sup>गीतलौल्यात्स्त्रया हतः ॥ ११ ॥

नारदः पर्वतो रैभ्यो गन्धवौ च हहाहुहू । एते गीताद्रता मोक्षं तथान्ये जनकादयः ॥ १२ ॥

<sup>1</sup> गुलुदेव ms.; गुरुदेव Gāna-śāstra, 3, Saṃgīta-sāroddhāra, 2.36, Saṃgīta-sudhākara, 1.474.

² पूजनोद्युक्तमानसा: Saṃgīta-sāroddhāra, 2.36; पूजनोत्सुकमानसा: Saṃgīta-sudhākara, 1.474.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> तत्सर्वं *Gāna-śāstra*.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> संपदो प्राप्तिं Gāna-śāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> स्वेच्छया 'Gāna-śāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> तेषां pour पुंसां Gāna-śāstra.

<sup>11</sup> वेणुर्नामा ms.

<sup>13</sup> गीतलीलात् ms.

<sup>4</sup> फलं au lieu de स्कृटम् Gāna-śāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> विरूपकम् Gāna-śāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> वर्तमानोऽपि Gānā-śāstra; वर्द्धमानादि ms.

<sup>10</sup> निष्कामं च न संशय: Gāna-śāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> नामा ms.

Chanter devant les maîtres, les dieux, les brahmanes, conduit les hommes à la vertu, au paradis et au succès. 5.

La musique chantée pour le roi est la source de grandes richesses, d'honneurs, de plaisirs et de gloire en ce monde. 6.

Lorsqu'un doux chant pénètre l'oreille d'une belle, [le chanteur], même laid, obtient tout ce qu'il veut. 7

Sans nul doute les hommes sans désir, qui chantent selon leur capacité, [en improvisation] libre 1 ou dans les divers [styles de chants] tels que Vardhamāna 2 atteignent la libération-dé-l'âme (mokṣa). 8.

Un roi nommé Venu (Flûte), qui commit des péches sans nombre, fut purifié de ses fautes par des chants religieux (dharma-gīta) et atteignit la demeure des dieux. 9.

En vénérant avec des chants, le Resplendissant (Bharga = Siva), [le démon] Rāvaṇa (le hurleur) obtint la royauté suprême; les serpents Kambala et Asvatara gagnèrent des richesses sans égales. 10.

Jadis, dans la cité de Vardhamāna, un esclave lépreux nommé Vṛka [le loup], fut aimé d'une femme, séduite par ses chants et dont il avait tué le très charmant époux. 11.

[Les sages] Nārada, Parvata, Raibhya, les musiciens-célestes (gandharva) Hahā et Huhū et bien d'autres, tel [le roi] Janaka, atteignirent par leurs chants la Libération. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Niskala (sans rythme), élaboration purement mélodique du mode.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vardhamāna est l'un des sept styles-de-chant (gītaka) mélodiques. Voir Dattila, 222-232, Nāṭya-śāstra, 31.263-267, Viṣṇu-dharmottara, 18.21, note 1, p. 112 de notre édition.

किं चित्रं यद्विकेज्ञाः स्युर्गीतेन वशे तृपाः । 'अप्यरण्यचरा गीतादृशं यान्ति मृगा यतः ॥ १३ ॥

तृणादोऽपि पशुर्मूर्खो वनरृद्धोऽपि यः पशुः । सोऽपि गीतादृशं याति मृगो भूपेषु का कथा ॥ १४ ॥

सुवर्णरचितं शुद्धं गीताङ्गेः सक्छैर्युतम् । गायन् 'भूमिपतेर्वृद्धिमात्मनश्च यशो भवेत् ॥ १५ ॥

यस्य नो ज्ञायते वंशो° न च नाम महीतले । सोऽपि सद्गीतवात्सल्याद्गीयते वसुधाधिपः ॥ १६ ॥

अमाप्तलाभैर्गीतङ्गैः परपक्षाश्रितैरपि । सद्गीतसंश्रयाङ्कृपा गीयन्ते निःस्पृहैरपि ॥ १७ ॥

यदि न स्युर्नरेन्द्राणां सहीतज्ञाः प्रगायनाः । न चोतयेचशोऽलोकात्तन्त्न्नं घटदीपवत् ॥ १८ ॥

यो यस्य कीर्तयेत कीर्ति सद्गीतेन <sup>4</sup>महीपतेः । कि वा नोपकृतं तेन तस्यात्र सुहृदा स्वयम् ॥ १९ ॥

<sup>⁵</sup>नान्यद्गीतात्त्रियं लोके देवानामपि विद्यते । शुद्धात्स्त्रायुस्वराह्णदात्त्यक्तस्त्यूक्षेण रावणः ॥ २० ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> अप्यरल्पचराद्गीतादृशं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Une meilleure lecture serait वृद्धि au lieu de वृद्धिम् donnant le sens: "On doit chanter de pures (mélodies) composées dans de beaux modes, . . . et ainsi obtenir la prospérité pour le roi et la gloire pour soi même."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वंशं ms.

<sup>ै</sup> महीयते ms.

<sup>6</sup> Ce distique est reproduit dans le Pañca-tantra.

नान्यद्गीतात्प्रियं लोके देवानामपि दश्यते।

गुष्कसायुस्वराह्वादात् त्रयक्षं जग्राह रावण:\* ॥

<sup>(</sup>Pañca-tantra, aparikṣīta-kāraka, 6. 55, édition de Bombay)

<sup>\*</sup> ग्रुष्कलायुर्वेरीशं ररञ्जे रावण: पुरा। (ibid., 5. 43, Harvard Oriental Series, Vol. 11)

<sup>6</sup> हश्यते Pañca-tantra.

Pourquoi nous étonner si des rois, pleins de sagesse, sont charmés par la musique lorsque même les animaux de la forêt sont fascinés par des chants. 13.

Les stupides animaux mangeurs d'herbe et les vieux animaux de la forêt sont captivés par la musique. Si c'est le cas des bêtes, que dirons-nous des rois? 14.

On devient célèbre en chantant l'éloge des rois en de pures [mélodies] composées dans de beaux modes (varṇa) et comportant toutes les parties-du-développement-musical (gītāṅga).<sup>1</sup> 15.

Pour l'amour de la musique on chante l'éloge de rois dont le ncm et la race sont sans gloire sur la terre. 16.

L'éloge d'un roi peut être chanté par d'habiles musiciens dans le seul but de faire de la bonne musique, même s'ils n'en espèrent nul avantage et appartiennent au clan de ses rivaux. 17.

S'il n'existait des musiciens habiles pour chanter l'éloge des rois, leur gloire, telle une lampe dans une urne, ne resplendirait pas, demeurant inconnue. 18.

Quel service d'amitié ne rend pas à un roi celui qui chante sa gloire en de beaux chants? 19.

Rien n'est plus agréable aux dieux que la musique. [Śiva] aux trois yeux, charmé par les pures notes qu'il tirait d'un boyau séché, libéra [le démon] Rāvaṇa (le hurleur).<sup>2</sup> 20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir plus loin, chapitre 4, distiques 1 à 3, pour les gitānga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Même pour les dieux, rien n'est plus agréable en ce monde que la musique. [Le démon] Rāvaṇa sut captiver [Siva] aux trois yeux par la joie des notes tirées d'un boyau séché.» (Pañca-tantra, aparīkṣita-kāraka, 6. 55, édition de Bombay.)

Si nous conservons, dans le texte du Gītālamkāra, la lecture « śuddhāmnāya-svarāhlādāt », le sens devient: « par les pures notes des Vedas » au lieu de « par des sons tirés d'un boyau séché ».

## [नव-विध-गीतम् ]

'रक्तं पूर्ण प्रसन्नं च व्यक्तं 'व्युत्कृष्टमेव च । अलंकृतं 'तथा श्लक्ष्णं मधुरं सुकुमारकम् ॥ २१ ॥'

तद्गीतं नवधा प्रोक्तं सम्यग्गीतविचक्षणैः । तस्य रूपाणि वक्ष्यामि पृथक्त्वेन यथाक्रमम् ॥ २२ ॥

रक्तं पूर्णमलंकृतं प्रसन्नं व्यक्तं विकृष्टं श्रव्णं समं सुकुमारं मधुरमिति गुणाः। (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 1, et Saṃgīta-sārāvalī, p. 90)

व्यक्तादयो दश गुणा गीतेऽस्मिन् परिकीर्तिताः। (Samgita-sāroddhāra, 4. 161)

व्यक्तं पूर्णं प्रसन्नं च सुकुमारमलंकृतम् ।

समं सुरक्तं श्रद्भणं च \*विकृष्टं मधुरं तथा || (\* नि Samgīta-makaranda, et Nāṭya-cūdāmaṇi)

(Saṃgīta-makaranda, 1.4.41, Nāṭya-cūḍāmaṇi, 16, Saṃgīta-ratnākara, 4, 373)

व्यक्तं पूर्णं प्रसन्नं च सुकुमारमलंकृतम् ।

समं सुरक्तं मधुरं श्रिष्टं (श्रक्षां ?) विश्विप्त(विकृष्ट ?) मेव च ॥

गीतं स्याद्दशघा तत्र सुव्यक्तं व्यक्तमिष्यते।

दिश्यते पूर्णं संपूर्णं छन्दोरागमुप[पद?]स्वरै: ॥

तत्प्रसन्नं स्फुटार्थं यन्नि:सन्देहमगद्गदम्।

सुकुमारं पुनर्गीतं कण्ठस्थानमृतं मतम् ॥

स्थानत्रितयनिष्पन्नमलं कृतमिहोच्यते ।

वर्णस्थाने लये सम्यक् साम्येन सममुच्यते ॥

सुरक्तं वल्लकीवंशकण्ठध्वन्येकता मता।

मृदुलावण्यसंयुक्तं मधुरं श्रुतिसौख्यदम् ॥

रुक्ष्णं च प्रुतनीचोच्चद्वतमध्यविलम्बितै:।

विकृष्टं कथ्यते गीतमुञ्जैरचारितं सदा ॥

(Samgita-ratnāvalī de Soma-rāja-deva, citée aussi dans le Bharata-kośa, p. 827)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est reproduit dans le Gāna-śāstra, 62.

 $<sup>^2</sup>$  व्यत्कृष्टम् ms; विकुष्टम्  $N\bar{a}$ radiya-sikṣā, 1. 3. 1; विकृष्टम् Samgita-ratnākara, 4. 373; विरुप्छम्  $G\bar{a}$ na- $S\bar{a}$ stra.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> च सुश्रहणुं au lieu de तथा श्रहणुं Gāna-śāstra.

## [Les neuf qualités de l'art-alu-whant]

Les bons experts d'ans l'art-musical mentionnent neuf [qualités] du chant: expressif (précis, rakta), complet (pūrṇa), biendéfini (prasanna), compréhensible (vyakta), clair (vyutkṛṣṭa), vocalisé (alaṃkṛta), mé:lodieux (madhura), mesuré (ślakṣṇa), et raffiné (sukumāra).

Je définirai séparément et dans l'ordre ces [qualités]. 21-22.

D'après le Rāmāyaṇa, 7. 16, le démon Rāvaṇa, voyageant sur son char volant, s'approcha du mont Kailāsa, résidence de Siva. Le garde Nandin lui interdit l'entrée du jardin céleste et immobilisa son char. Rāvaṇa, en colère, essaya de déraciner la montagne. Siva appuya son orteil sur le sol et les mains de Rāvaṇa furent prises sous le poids. Il hurla si fort que Siva le nomma le hurleur (Rāvaṇa). Pour obtenir sa grâce, Rāvaṇa chanta pendant mille ans les hymnes du Sārna-tecla et obtint d'être libéré.

Un instrument à cordes appelé Rāvana-hasta fut, d'après une autre légende, inventé par Rāvana pour plaire à Siva. (voir Bharata-bhāsya).

Les deux lectures sont dome possibles.

(Surrifide-reatnāvalī, citée aussi dans le Bharata-kośa, p. 827)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>La Nāradīya-śikṣā, la Sungīta-sārāvalī et la plupart des autres textes ajoutent une dixième qualité appelée sama (égal).

<sup>«</sup>Le chant est de dix scottes: compréhensible (vyakta), complet (pūrņa), élégant (prasanna), délicat (sukumāra), vocalisé (alamkṛta), égal (sāmya), expressif (surakta), mélodīcu x (madhura), lié (śliṣṭa) (ou mesuré, ślakṣṇa), lancé (vikṣipta) (ou clair, vikṛṣṭa).

Ce qui est clairement perceptible est appelé compréhensible (vyakta). Ce qui est complet du point de vue mètre, mode, rythme et notes est complet (pūrṇa). Ce dont le sens est clair, sans hésitations ni basouillement est élégant (prasanna). Le son qui s'étouffe dans la gorge est appelé délicat (sukumāra). Ce qui [count] clans les trois octaves est vocalisé (alamkṛta). L'égalité dans les figures mélodiques, les octaves, le tempo, rend égal (sāmya). L'accord entre les sons du luth, de la flûte et de la voix rend expressif (précis, surakta). L'expression et le charme qui plaisent à l'oreille rendent mélodieux (madhura). [Le tempe] messuré (ślakṣṇa) concerne les temps longs (pluta), les [sons] bas et hauts, [les tempes] rapide, moyen et lent. On appelle toujours claire (vikṛṣṭa) la musique chantée dans l'aigu.»

```
[रक्तम्]
```

क्लो वीणासमो यत्र स्वरः कण्टात् प्रजायते । तद्गीतं लभते [नाम रक्ता]रूयं विज्ञसंमतम् ॥ २३ ॥

[पूर्णम्]

यत्पूर्णे छन्दसा गीतं संपूर्णस्वरभूषितम् । तच 'पूर्णिमिति ज्ञेयं पूर्णिपादं च यद्भवेत् ॥ २४ ॥

```
<sup>1</sup> तत्र रक्तं नाम वेणुवीणास्वराणामेकीमावो रक्तमित्युच्यते ।
             (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 2)
तत्र रक्तं नाम वेणुवीणास्वराणामेकीभावे रक्तमित्युच्यते ।
             (Samgīta-sārāvalī, p. 90)
वेणुवीणासमैनांदै रक्तोऽसौ ध्वनिरिष्यते ।
             (Saṃgīta-śāstra-dugdhābdhi, 4. 53, Śiva-tattva-ratnākara, 6. 8. 179)
सुरक्तं वल्लकीवंशकण्ठध्वन्येकतायुतम् । (Samgīta-ratnākara, 4. 377)
सुरक्तं वल्लकीवंशकण्ठोत्थान्येकतागुणम् (?) (Saṃgīta-makaranda, 1. 4. 44)
वीणादिशब्दत: । कण्ठध्वने [न्ये ?] कतायुक्तं सुरक्तमभिधीयते ।
             (Samgīta-sāroddhāra, 4. 163)
सुरक्तत्वं सुखेनैव गात्रयन्त्रोत्थवर्णता । (Saṃgīta-pārijāta, p. 91)
सुरक्तं वल्लकीवंशकण्ठध्वन्येकता मता।
             (Samgīta-ratnāvalī, cf. Bharata-kośa, p. 827)
<sup>2</sup> Le passage [
                       ] manque dans le ms.
3° भूमि (सि) तम् ms.
<sup>4</sup> पूर्णं नाम स्वरश्रुतिपूरणा*च्छन्द:पादाक्षरसंयोगात् पूर्णमित्युच्यते ।
  (*पूर्णा Saṃgīta-sārāvalī)
             (Samgīta-sārāvalī, p. 90 et Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 3)
   छन्दोरागपदै: स्वरै: । पूर्णं पूर्णाङ्गगमकम् । (Saṃgīta-ratnākara, 4. 375)
   छन्दोरागपदै: स्वरै: । सुसंपूर्णे च पूर्णाङ्गम् । (Samgita-makaranda, 1. 4. 42-43)
   छन्दोरागपदै: स्वरै: । अङ्गे स्वरान् पूर्णगमकम् । (Nāṭya-cūḍāmaṇi, 17-18)
   रागपदस्वरै: । पूर्ण पूर्णाङ्गगमकम् । (Saṃgīta-sāroddhāra, 4. 161-162)
   पूर्णत्वमपि पूर्णाङ्गगमकत्वं समीरितम् । (Samgita-pārijāta, p. 99)
   दिश्यते पूर्णे संपूर्णे छन्दोरागमुप[पद?]स्वरै:।
             (Soma-rāja-deva, cité dans le Bharata-kośa, p. 827)
```

Lorsqu'une note est chantée avec douceur en accord avec l'instrument à cordes (vīṇā), les experts l'appellent expressive (rakta). 23.

Une mélodie, chantée dans un mètre complet, ornée de toutes [les] notes et comportant toutes les [quatre] parties [du développement] <sup>2</sup> est appelée complète (pūrṇa).<sup>3</sup> 24.

¹ « Rakta (expressif) indique l'accord des sons de la voix, de la flûte et du luth.» (Nāradīya-sīkṣā, 1. 3. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ou « tous les éléments du rythme.»

³ « Pūrņa (complet) veut dire utilisant toutes les notes et întervalles, mètres et syllabes-rythmiques.» (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 3)

```
[प्रसन्नम्]
```

'सुव्यक्ताक्षरसंयुक्तं गान्धारस्वरमूर्छितम् । प्रसन्नं तद्विजानीयाच्छङ्कया च विवर्जितम् ॥ २५ ॥

## <sup>2</sup>[व्यक्तम्]

कृत्तद्धितसमासैर्वा विभक्तिपद्धातुभिः । शुद्धं निपातिलङ्गेश्य यत्तदृचक्तं प्रकीर्तितम् ॥ २६ ॥

```
<sup>1</sup> प्रसन्नं नामापगतगद्गदं* निविंशङ्कं प्रसन्नमित्युच्यते ।
        (*तागद्भद Saṃgīta-sārāvalī)
                      (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 5 et Samgīta-sārāvalī, p. 91)
          प्रसन्नं प्रकटार्थकम ।
                      (Sangīta-makaranda, 1. 4. 43, Sangīta-ratnākara, 4. 375)
         प्रसन्नं प्रकटीकृतम् । (Nāṭya-cūḍāmaṇi, 18)
          प्रसंसिन्नं ? प्रकटार्थकम् ।
                       (Samgīta-sāroddhāra, 4, p. 162)
          प्रसन्नत्वं स्फुटार्थत्वम् ।
                       (Samgīta-pārijāta, p. 99)
                नाम पदपदार्थप्रकृतिविकारागमलोपकृत्तद्वितसमासधात्रनिपातोपसर्गस्वरलिङ्गवृत्तिवार्तिक-
विभक्त्यर्थवन्त्रनानां सम्यगुपपादने व्यक्तमित्युच्यते । (*उपादानेन Saṃgita-sārāvalī)
                       (Nāradīya-sikṣā, 1. 3. 6 et Samgīta-sārāvalī, p. 91)
          क्रियाकारकसंयुक्तं सन्धिदोषविवर्जितम ।
          व्यक्तस्वरसमायुक्तं व्यक्तं पण्डितसंयुतम् ॥
        (Pārśva-deva, cité dans le commentaire de Simha-bhūpāla sur le Samgīta-
ratnākara, 4. 18)
          तत्र व्यक्तं स्फ़टै: स्वरै: प्रकृतिप्रत्यवैश्लोक्तम् ।
                             (Samgita-ratnākara, 4. 374)
          तत्र वक्ता (व्यक्ता:) स्फुटस्वर: । प्रकृति: श्रुतयश्चोक्तम् । (Sangita-makaranda, 1. 4. 42)
          तत्र व्यक्तं स्फुटतराक्षरम् । (Samgita-sāroddhāra, 4. 161)
          व्यक्तत्वं तत्र तद्देधा स्वरशब्दस्फुटत्वत: । (Samgita-pārijāta, p. 99)
```

Un'chant sans hésitation dont chaque syllabe est clairement énoncée et qui se conclut sur la note Gāndhāra (la tonique) est appelé bien-défini (prasanna). 25.

[Un chant dans lequel sont observées les règles concernant] les suffixes primaires et secondaires, les mots composés, les cas, les mots, les racines, les mots invariables et les genres est appelé « compréhensible » (vyakta).<sup>2</sup> 26.

¹ « Prasanna (bien-défini) veut dire sans hésitations ni bafouillements.» (Nāradīya-sikṣā, 1. 3. 5)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « On appelle *vyakta* (compréhensible) l'usage correct des mots et de leur sens, des mots de base, des temps de verbes, des suffixes, des élisions, des formes verbales ou nominales, des mots composés, des racines, des mots invariables, des préfixes, des accents-toniques, des genres, des styles, de l'élocution, des terminaisons, du sens et du nombre.» (*Nāradīya-sīkṣā*, 1. 3. 6)

```
[व्युत्कृष्टम् ]
```

तारत्वरेण यहीतं वंशवीणाविवर्जितम् । व्युत्कृष्टं विद्वजानीयात् स्थूलशब्दिनबन्धनम् ॥ २७॥

## [अलंकृतम् ]

यत रागो मुखेन स्यात् "स च कण्ठे" विवर्धते । "यत्कम्पति शिरस्यत्न" तद्विज्ञेयमलंकृतम्" ॥ २८ ॥

```
1 व्यत्क्रष्टं ms.
      <sup>2</sup> विकृष्टं नामोच्चेरचारितं* व्यक्तपदाक्षर मिति । (*त Saṃgita-sārāvalī)
                                        (Nāradīya-śikṣā 1. 3. 7 et Saṃgīta-sārāvalī, p. 31)
         स्वरेरुचतरेर्युक्तं प्रयोगवहलीकृतम् ।
         विक्रष्टं नाम तद्गीतमितरेषां मनोहरम् ॥
        (Pārśva-deva, cité dans le commentaire de Simha-bhūpāla sur le
Samgita-ratnākara, 4. 18)
         गानस्वरैरुचतरैरुपेतं तथा प्रयोगे बहुलीकृतं च।
         विकृष्टसंज्ञं पुनरेतदेव प्रियं परेषां कथितं जनानाम् ॥
                                (Saṃgīta-sudhā, 4. 18. 19)
         उचैरचारणादुक्तं विकृष्टं भरतादिभि:।
                           (Samgīta-ratnākara, 4. 378)
          उच्चैरुचारणादुक्तं निकृष्टं भरतादिभि:।
                           (Samgita-makaranda, 1. 4. 45)
          उच्चेरचारणाद्दतं निकृष्टं भरतादिभि:।
                           (Nātya-cūdāmani, 20)
          उच्चैरचारणादुक्तं विकृष्टम् । (Saṃgīta-sāroddhāra, 4. 164)
          उच्चैरचारितत्वं यद्भिप्रकृष्टत्वमीरितम् । (Saṃgītā-pārijāta, p. 100)
          विकृष्टं कथ्यते गीतमुचैरुचारितं सदा ।
                            (Samgita-ratnāvalī citée dans le Bnarata-kośa, 827)
       <sup>3</sup> स्थान च ms.
                                        4 कण्ठो ms.
                                                                      <sup>5</sup> न कम्पति ms.
       6 शिरो यत्र ms.
                                        7 अलंकतं नामोरसि दीरसि *कण्ठयुक्तमित्यलंकतम् ।
                                          (*कण्डमुक्त Saṃgīta-sārāvalī)
                                       (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 4 et Samgīta-sārāvalī, p. 90)
          त्रिस्थानोत्थमलंकृतम् । (Saṃgita-ratnākara, 4. 376, et Saṃgita-sāroddhāra, 4. 162
          त्रिस्थानोक्तमलंकृतम् । (Saṃgita-makaranda, 1. 4. 43)
          स्थानत्रितयनिष्यन्नमलंकृतमिहोच्यते ।
                                (Samgita-ratnāvalī, citée dans le Bharata-kośa, 827)
```

Un `chant formé de mots pesants et chanté dans l'octave aigu sans accompagnement de flûte ou d'instruments à cordes est appelé « clair » (vyutkṛṣṭa). 27.

Le chant dans lequel l'expression (rāga) naît dans la bouche, se développe dans la gorge et vibre dans la tête est appelé « orné » (alaṃkṛta).<sup>2</sup> 28.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Vyutkṛṣṭa (clair) indique des mots et syllabes bien définis émis dans l'aigu.» (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 7)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Vocalisé (alamkṛta) veut dire employant la voix de poitrine, celle de tête et celle de gorge.» (Nāradīya-Sikṣā, 1. 3. 4)

## [ऋक्णम् ]

द्रुतमध्यविसम्बाश्च स्रया यत्र त्रयः स्पुटाः । स्रयमानेन संयुक्तं ¹तच्छ्रुक्षणं परिकीर्तितम्² ॥ २९ ॥

## [मधुरम्]

लिताक्षरसंयुक्तमाद्यस्वरिवभूषितम् । मधुरं तिद्वजानीयाद् दृष्टान्तेन समन्वितम् ॥ ३०॥

<sup>1</sup> तच्च लक्ष्णं ms.

² श्रुष्कणं नामाद्वतमिवलिम्बतमुच्चनीचण्डुतसमाहारं हेलतालोपनयादिभिरूपपादनाभिः श्रुष्टः मिन्युचाते । (Nāradīya-sikṣā, 1. 3. 8 et Saṃgīta-sārāvalī, p. 91)

नीचोच्द्रतमध्यादौ श्रक्ष्णत्वे श्रक्ष्णमुच्यते । (Saṃgīta-ratnākara, 4. 377)

नीचोचधृतिमध्यादौ श्रक्ष्णता श्रक्ष्णमुच्यते । (Saṃgita-makaranda, 1. 4. 45)

नीचोचधृतिमध्यादौ क्षरक्षणत्य[ता ?]क्षरूम[क्ष्ण ?] मुच्यते । (Nāṭya cūḍāmaṇi, 19)

नीचो [च ?] द्वतमध्यादौ श्रष्ट्रणत्वे श्र [ङ्ग ?] मुच्यते । (Saṃgīta-sāroddhāra, 1. 164)

देशकालयभेदेन सम्यक्तं श्वाध्यता [श्वाध्याता ?] मता । (Samgita-pārijāta, p. 99)

श्रक्षणं च प्लुतनीचोच्चद्वतमध्यविलम्बितै: ।

(Saṃgīta-ratnāvalī, citée dans le Bharata-kośa, p. 827)

अ मधुरं नाम स्वभावोप\*नीतलिलतपदाक्षरगुणसमृद्धं मधुरिमन्युच्यते । (\*पा Saṃgīta-sārāvalī)
 (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 11 et Saṃgīta-sārāvalī, p. 2)

लितैरक्षरैर्युकं शृङ्गाररसरङ्गितम्।

श्राव्यनादसमोपेतं मधुरं प्रमदाप्रियम ॥

(Pārśva-deva, cité dans le commentaire de Simha-bhūpāla sur le Sangīta-ratnākara, 4. 18)

मधुरं धुर्यलावण्य \*पूर्ण जनमनोहरम् । (\*ण्यं Saṃgīta-makaranda)

(Samgīta-ratnākara, 4. 378 et Samgīta-makaranda, 1. 4. 46)

मध्यमं धुर्यलावण्यं पूर्णं जीवमनोहरम् । (Nāṭya-cūḍāmaṇi, 20)

" मधुरं पुन: । लावण्यपूर्णं निर्दोषं साम्बजनरञ्जकम् । (Saṃgīta-sāroddhāra, 1. 164)

माधुर्यं स्वरहाब्दार्थेलावण्यं तत्प्रकीर्तितम् । (Samgita-pārijāta, p. 99)

मृदुलावण्यसंयुक्तं मधुरं श्रुतिसौख्यदम् ।

(Samgīta-ratnāvalī, citée dans le Bharata-kośa, p. 827)

Le •chant bien mesuré dans lequel les trois tempos, rapide, moyen et lent sont clairs est appelé « mesuré » (ślakṣṇa). 29.

Le [chant] « mélodieux » (madhura) est fait de syllabes agréables et est orné d'une note initiale et d'une finale bien perceptibles.<sup>2</sup> 30.

¹ « Mesuré (ślakṣṇa) se réfère à ce qui n'est ni rapide, ni lent, équilibré dans l'aigu et le grave, régulier dans les notes tenues, et suivant aisémen le rythme.» (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 8)

 <sup>2 «</sup> On appelle mélodieux (madhura) des mots et des syllabes d'une belle
 qualité, attrayants et faciles.» (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 11)

[सुकुमारम्]

¹[कोमलैश्र पदैर्वणैं: स्वरैरपि विभूषितम् ।]
सतालं तद्विज्ञानीयात् सकुमारं ²नृपित्रयम् ² ॥ ३१ ॥

इति गीतालंकारे प्रथमोऽध्यायः

```
<sup>1</sup>La demi-strophe qui manque dans le texte est reconstituée d'après la Nāradīya -śikṣā, 1. 3. 10.
```

(Saṃgīta-makaranda, 1. 4. 43, Saṃgīta-ratnākara, 4. 376 et Saṃgīta-sāroddhāra, 4. 162)

स्वरशब्दार्थकीमल्यं सीकुमार्यं प्रकीतिंतम् ।
(Saṃgīta-pārijāta, p. 99)
सुकुमारं पुनर्गीतं कण्ठस्थानमृतं मतम् ।
(Saṃgīta-ratnāvalī, citée dans le Bharata-kośa, p. 827)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नृपप्रिया ms.

<sup>3</sup> सुकुमारं नाम मृदुपदवर्णस्वरकुहरणयुक्तं \*सुकुमारमित्युच्यते । (\*क्त Saṃgita-sārāvalī) (Nāradīya-sikṣā 1. 3. 10 et Saṃgita-sārāvalī, p. 91 de notre ms.) सुकुमारं कण्ठभवम् ।

Le c'hant « raffiné » (su-kumāra), qui plaît aux rois est [chanté] en mesure (sa-tāla) [et orné de mots, de notes et de modes (varṇa) qui sont doux.] 1 31.

Ainsi finit le chapitre premier du Gītālaņkāra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le passage manquant est reconstitué d'après un distique similaire de la Nāradīya-śikṣā.

<sup>«</sup>On appelle sukumāra (raffiné) des mots, syllabes et notes tendres étouffés dans la gorge.» (Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 10)

# [हितीयोऽध्यायः]

## [कण्ठशुद्धिः]

## [गीतोपायाः]

गीतोपायास्त्रयः प्रोक्ता गीतशास्त्रविचक्षणैः । शक्तिर्व्युत्पत्तिरभ्यासो न चतुर्थः कथंचन ॥ १ ॥

## [शक्तिः]

सुश्लिष्टानि पदान्याशु सहजान्यमलानि च । यम्य वक्त्राद्विनिर्यान्ति शक्तिः सा परिकीर्तिता ॥ २ ॥

## [ब्युत्पत्तिः]

विदित्वा शब्दशास्त्राणि देशभाषाः पृथग्विधाः । तद्गीतं कुरुते पाज्ञः सा च्युत्पत्तिः प्रकीर्तिता ॥ ३ ॥

## [अभ्यासः]

सम्यगभ्यस्य वः सेवां कुम्ते गीततःपरः। सदा शृणोति बध्नाति गीतं चाभ्याससिद्धये॥ ४॥

शक्तिनिपुणतालोकशास्त्रकाव्याद्यवेक्षणात् ।

काव्यज्ञशिक्षयाभ्यास इति हेतुस्तदुद्भवे ॥

(Saṃgīta-ratnākara, commentaire de Siṃha-bhūpāla, 3. 1-11) शक्तिश्च लोकादिनिरीक्षणेन नपुण्यमभ्यास इति त्रयेण।

(Samgīta-sudhā, 4. 72)

गीते वाद्ये च तृत्ये च शिक्त: साधारणो गुण: । (Gāndharva-veda, 143)

तदुक्तं काव्यप्रकाशे —

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> आसु au lieu de आशु ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> स . . यस्यस्य ms.

#### CHAPITRE II

#### [PURETÉ DE LA VOIX (KAŅŢHA-ŚUDDHI)]

## [Eléments d'art vocal (gītopāya)]

Dans les traités sur la musique, les experts expliquent que l'art-vocal dépend de trois éléments: l'aptitude (sakti), le savoir (vyutpatti) et la pratique (abhyāsa). Il n'existe pas de quatrième élément. 1.

## [L'aptitude (śakti)]

On parle d'aptitude (sakti) quand les syllabes sortent de la bouche liées, rapides, faciles et sans défauts. 2.

## [Le savoir (vyutpatti)]

[Le terme] «savoir» (vyutpatti) se réfère à des chants créés par un expert qui connaît les diverses grammaires et les différents styles-de-chants (bhāṣā) <sup>2</sup> régionaux. 3.

## [La pratique (abhyāsa)]

Celui qui, s'adonnant entièrement à la musique et l'étudiant à fond, s'exerce et sans cesse écoute et compose des chants, acquiert la pratique (abhyāsa). 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « L'aptitude (śakti) est une qualité commune au chant, au jeu des instruments et à la danse.» (Gāndharva-veda, 143)

<sup>«...</sup> par ces trois éléments: aptitude, métier (naipuṇya) obtenu par l'expérience, et travail.» (Saṃgīta-sudhā, 4. 72)

Pour les poèmes-chantés (kāvya), le Kāvya-prakāśa donne une formule similaire: «L'art repose sur l'aptitude (śakti), le métier (nipuṇatā) qui vient de l'étude du monde, des ouvrages-théoriques et des poèmes-chantés, et la pratique (abhyāsa) selon les enseignements de ceux qui connaissent le chant-poètique.» (Cité par Siṃha-bhūpāla, commentaire du Saṃgīta-ratnākara, 3. 1-11)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ou langages.

## [गीत-गुणाः]

¹गृहार्थे देशभाषाभिर्गुरुच्छन्दोविनिर्मितम् । अन्यवर्णेन संविद्धं गीतं वैशंसन्ति पण्डिताः ॥ ५ ॥

## [गीताभ्याससमयः]

°जीर्णाहारः प्रबुद्धः सन् 'गीतं 'प्रातः प्रचिन्तयेत् । हेमन्ते शिशिरे तत्र "सान्निध्यं याति भारती" ॥ ६ ॥

ंग्रीष्मे मदोषकाले तु निशीथे मधुमाधवे। पादृट्काले च मध्याहे शरत्काले यथासुलम् ॥ ७॥

(Nāradīya-śikṣā, 2. 8. 1-2 et Samgīta-sārāvalī, p. 123)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> स्वरेण पदसंयुक्तच्छन्दसा वपुसंयुतम् । सुमानं च सुतालं च सुगीतं तेन भण्यते ॥ (Gāndharva-veda, 10)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> संशन्ति au lieu de शंसन्ति ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le même distique se trouve dans le Gāna-śāstrā, 113-114.

<sup>4</sup> उषसि ब्रह्म चिन्तयेत् (Nāradīya-śikṣā et Saṃgīta-sārāvalī, p. 123)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सविधि चिन्तयेत् Gāna-śāstra, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> सन्निध्यं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> जीर्णीहारः प्रबुद्धस्यन्तुषि ब्रह्म चिन्तयेत् । शरिद्वेषुवतेऽतीते उषस्युत्थानिमध्यते ।। यावद्वासन्तिकी रात्रिर्मध्यमा पर्युपस्थिता ।

<sup>8</sup> Le même distique se trouve dans le Gāna-śāstra, 114-115.

## [Qualités des chants (gīta-guṇa) 1]

Les lettrés apprécient les chants au sens profond, composés dans des mètres longs, dans les divers langages régionaux, [et où le mode] se mèle à d'autres modes (varna).<sup>2</sup> 5.

## [Moments propices pour s'exercer au chant]

Pendant la saison fraîche <sup>3</sup> et en hiver <sup>4</sup> s'éveillant le matin on doit, à jeun, s'exercer au chant. C'est alors que la déesse-des-arts (Bhāratī = Sarasvatī) s'approche. <sup>5</sup> 6.

On doit chanter le soir durant la saison chaude,<sup>6</sup> pendant la nuit au printemps,<sup>7</sup> au milieu du jour durant les pluies,<sup>8</sup> et quand on le désire en automne.<sup>9</sup> 7.

¹ « On appelle bonne-musique (su-gīta) celle qui a un corps de notes, syllabes-rythmiques, et mètres, bien mesuré et bien rythmé.» (Gāndharva-veda, 10)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L'emploi du terme varna pour « mode » est archaïque. Dans les textes ultérieurs ce terme a le sens de « mouvement-mélodique » puis de « style de chant particulier ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hemanta, mi-Novembre à mi-Janvier.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Siṣira, mi-Janvier à mi-Mars.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> « Après l'équinoxe d'automne et jusqu'à l'arrivée de l'équinoxe du printemps, il est recommandé de se lever à l'aurore et à jeun, bien éveillé, de s'exercer au chant sacré (brahma).» (Nāradīya-śikṣā, 2. 8. 1-2 et Saṃgīta-sārāvalī, p. 123)

<sup>6</sup> Grisma, mi-Mai mi-Juillet.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Madhumādhava, mi-Mars mi-Mai.

<sup>8</sup> Prāvrd, mi-Juillet mi-Septembre.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sarad, mi-Septembre mi-Novembre.

```
[गायन-गुणाः]
```

'सर्वभाषाप्रवीणो यः शब्दज्ञो मधुरस्वरः । सुकविर्दर्शनीयश्र गायनः पश्चभिर्गुणैः ॥ ८ ॥

## [गायन-दोषाः]

<sup>°</sup>काकस्वरः शिरःकम्पी लम्बोष्ठश्रानुनासिकः<sup>°</sup>।

⁴गीतचौरः सुवर्षी च धें 'पडेते गायनाधमाः ॥ ९ ॥

गुणानामेव सर्वेषां गुण: कण्ठोद्भवो वरः । येनासन्तोऽपि सन्त्यन्ये गायनः 'स्यात्स पूर्ववत् ॥ १० ॥

```
¹ गाता प्रत्यप्रवया[:] स्त्रिग्धो मधुरस्वरोपचितकण्ठ:।
        लयतालकलापातप्रमाणयोगेषु तत्त्वज्ञ: ।। (Nāṭya-śāstra, 33. 2, édition de Bombay)
         हृद्यशब्द: सुशारीरो ग्रहमोक्षविचक्षण: ।
         रागरागाङ्गभाषाङ्गक्रियाङ्गोपाङ्गकोविदः ॥
         प्रदन्धगाननिष्णातो विविधालप्तितत्त्ववित ।
         सर्वस्थानोत्थगमकेष्वनायासलसद्गति: ॥
         आयत्तकण्ठस्तालज्ञः सावधानो जितश्रमः ।
         शुद्धच्छायालगाभिज्ञ: सर्वकाकुविरोषवित् ॥
         अनेकस्थायसंचारः सर्वदोपविवर्जितः ।
         क्रियापरो युक्तलयः सुघटो धारणान्वितः ॥
          स्फूर्जनिर्जवनो हारिरहःकुद्भजनोद्धरः ।
          सुसंप्रदायो गीतहैगींयते गायनायणीः ॥
      (Samgita-makaranda, 1. 4. 33-38 reproduit dans le Samgita-ratnākara, 3. 13-18)
L'édition du Sangīta-makaranda donne un certain nombre de lectures différentes,
toutes erronées, que nous n'indiquons pas.
      <sup>2</sup> Le même distique se retrouve dans le Gāna-śāstra, 65.
      3 अनुनासिका: ms.
                                  4 गीतचौरो ms.
                                                             <sup>5</sup> नर्तको वाष्पवर्धी च Gāna-śāstra.
      6 पञ्चते ms.
                                 7 गायकाधमा: Gana-śastra.
      <sup>8</sup> *कम्पितोऽव्यवस्थितश्चैव तथा संदष्ट एव च।
         काकीं च तम्बकी चैव पञ्च दोषा भवन्ति हि ॥ (* कपिलो texte imprimé)
                (Nātya-śāstra, 33. 16. édition de Bombay)
```

अप्रबन्धं वितालं च कनिष्ठं गायनं स्मृतम् ॥ (Catvāriṃśacchata-rāga-nirūþana, 2.7)

काकस्वरं वक्रमुखं निरोष्ठयं सानुनासिकम् ।

<sup>9</sup> स्यात्य . . . षूवत् ms.

## [Qualités du chanteur (gāyana-guṇa)]

[On reconnaît] le [bon] chanteur à cinq qualités. Il connaît toutes les langues et leurs grammaires; sa voix est mélodieuse. Il est bon poète et d'agréable apparence. 8,

## [Défauts du chanteur (gāyana-doṣa)]

Les mauvais chanteurs sont de six espèces: ceux à la voix rauque (comme celle d'un corbeau), ceux qui secouent la tête, qui laissent pendre les lèvres ou chantent du nez, ceux qui volent les chansons des autres et ceux qui crachent (ou pleurent).<sup>2</sup> 9.

De toutes les qualités [d'un musicien] la qualité de la voix est la plus importante. Il semble alors posséder les qualités qui lui manquent et être un [bon] chanteur tel que nous l'avons décrit. 10.

¹ « Les experts louent, comme un maître-musicien, celui dont la voix est émouvante (hṛdya-śabda) et naturelle (suśārīra),\* qui est expert dans les attaques et les finales, connaissant les modes principaux (rāga) et leurs variations (rāgāṅga), les modes populaires (bhāṣāṅga), les modes théoriques (kriyāṅga) et les modes secondaires (upāṅga), exercé dans les styles de développement chanté (prabandha), habile dans les divers adagios (ālāpa), brillant et à l'aise dans les ornements (gamaka) dans les diverses octaves (sthāna), maître de sa voix, comprenant le rythme, attentif, sans fatigue, différenciant les [modes] purs (śuddha) des modes mélangés (chāyālaga), connaissant toutes les nuances (kāku), et toutes les variations (sañcāra) des thèmes (sthāya), sans fautes, expérimenté dans l'exécution, suivant le tempo (laya), à la voix bien formée (sughaṭa), soutenue (dhāraṇa), puissante et douce (sphūrjan-nirjavana) plaisante et subtile, brillant dans l'expression et appartenant à une bonne tradition.» (Saṃgīta-makaranda, 1. 4. 33-38)

<sup>\*</sup> Voir le Saṃgīta-ratnākara, 3. 82, pour la définition de suśārīra, la voix naturelle indépendante de l'étude.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Les cinq fautes sont: tremblant, agité, contracté, rauque et essoufflé.» (*Nāṭya-śāstra*, 33. 16)

<sup>«</sup> Le mauvais chanteur a la voix rauque, est grimaçant, laisse pendre sa lèvre, chante du nez, n'observe pas la composition ou ne suit pas le rythme.» (Catvārimśacchata-rāga-nirūpana, 2. 7)

## [कण्ठशुद्धः]

तस्मात् 'कण्ठविशुद्धर्चे कार्यं भेषजमादितः । गीतोपजीविना 'सम्यक्छास्रोक्तं सततं हितम्' ॥ ११ ॥

'आम्रं'पालाशविल्वानामपामार्गशिरीषयोः । 'स्वकण्डस्य विशुद्धचर्थे भक्षयेदन्तथावनम्' ॥ १२ ॥

```
<sup>2</sup> सम्यच्छास्त्रोक्तं ms.
      1 and au lieu de and ms.
      <sup>3</sup> Voir Bharata-kośa, p. 103 et Nāradīya-śikṣā, 2. 8. 1-31.
      अथ गायन।र्थमौपधानि कथ्यन्ते---
      गुङ्कच्यपमार्गविडङ्गराङ्गिनीवचाभयाकुष्ठरातावरीसमम् ।
      घृतेन लीढं प्रकरोति पुंसां त्रिभिर्दिनैर्ग्रन्थसहस्रधारणम् ॥
      देवदारीशिरोद्भतरसो मधुघतान्वतः।
      पीतः पथ्याशिनः कुर्याद्वोतेन मुखरं भृशम् ॥
      वासा बाह्यी बचा कुछं पिप्पली मधुसंयता।
      सप्तरात्रयोगेण किन्नरैस्सह गीयते॥
      बुद्धदारुकमूलं हि यो लिहेन्मधुसर्पिपा।
      सप्ताहं क्षीरयुषाशी किन्नरै: सह गीयते ॥
      बीजपूरदलं जातीपत्रं जम्बीरजं तथा।
      एलाधान्यकलायांश्च पिप्पल्या सह चूर्णयेत् ।
      मधुना चावलीढं तु कण्ठं सुस्वरतां नयेत्।।
                 (Gāndharva-veda, 144-149 et Samgīta-sārāvalī, pp. 153-154)
       <sup>4</sup> Le même distique se retrouve dans la Nāradīya-śikṣā, 2. 8. 3, la Yājña-
valkya-śikṣā, 33 et la Samgīta-sārāvalī, p. 123.
      <sup>5</sup> पासाल au lieu de पालाश ms.
      <sup>6</sup> वाग्यत: मातम्त्थाय Nāradīya-šikṣā, Yājñavalkya-šikṣā et Saṃgīta-sārāvalī.
      <sup>7</sup> आम्रपालाशबिल्वानामपामार्गशिरीषयो: ।
        वाग्यतः प्रातरुत्थाय भक्षयेद्दन्तधःवनम् ॥
        खदिरश्च कदम्बं च करवीरकरञ्जकौ।
        एतं कण्टिकनः पुण्याः क्षोरिणश्च यशस्विनः ॥
        तेनास्यकरणं सूक्ष्मं माधुर्यं चोपजायते ।
        त्रिफलां लवणाकेन भक्षयेच्छिष्यकः सदा ॥
        क्षीणमेधाजनन्येषा स्वरवर्णकरी तथा।
                 (Yājñavalkya-śikṣā, 33-36, p. 5)
```

C'est pourquoi, dès le début, le musicien professionnel doit prendre constamment les bons remèdes prescrits par l'art médical pour éclaircir la voix. 11.

Pour s'éclaircir la voix il faut se nettoyer les dents avec des bâtonnets faits de bois de manguier, butea-frondosa (pālāśa), bél (bilva), achyranthes aspera (apāmārga) ou acaciasirissa (śirīṣa).<sup>2</sup> 12.

¹ «Une pâte, préparée avec du beurre clarifié en y mêlant, en parties égales, tinospora cordifolia (gudūcī), achyranthes aspera (apāmārga), embelia ribes (vidanga), andropogon aciculatus (śankhinī), acorus calanus (vacā), terminalia chebula (abhayā), costus speciosus ou arabicus (kuṣṭha), asparagus (śatāvarī) rend en trois jours les gens capables d'apprendre mille versets par coeur.

En mangeant peu et en buvant le jus du devadārī (sorte de courge) mêlé de miel et de beurre clarifié on devient éloquent en musique.

En prenant pendant sept jours, mélangée à du miel, de la poudre d'adhatoda vasica (vāsā), de l'hydrocotyle asiatica (brāhmī), de l'acorus calamus (vacā), de costus speciosus ou arabicus (kuṣṭha) et du poivre (pippalī) on peut chanter avec les Kinnara [les musiciens célestes].

Tous ceux qui, buvant de la soupe au lait, mangent pendant sept jours de la racine d'argyresa speciosa ou d'argentea (vṛddha dāru) mêlée de miel et de beurre clarifié, peuvent chanter avec les Kinnara.

Pour rendre la voix sonore, faire une pâte de miel mêlée de poudre de feuilles de citron (bījapūra), de myristica fragrans (jātīpatra) et de citrons-lime avec du cardamome (elā), du blé (dhānya), des lentilles (kalāya) et du poivre (pippalī).» (Gāndharva-veda, 144-149)

<sup>2</sup> « Se levant à l'aube, sans parler, on doit se nettoyer les dents avec des bâtonnets faits [de branches] des arbres suivants: manguier, butea-frondosa (pālāśa), bél (bilva), achyranthes aspera (apāmārga), mimosa sirisa (śirīṣa). Il est considéré comme méritoire de se servir [à cet effet] de plantes épineuses telles que acacia catechu (khadira), anthocephalus cadamba (kadamba), nerium adoratum (karavīra), galedupa arborea (karañja). Les arbres à sève laiteuse apportent le succès. L'utilisation de ces arbres pour les bâtonnets à dents rend la bouche délicate et douce.

L'étudiant du chant doit toujours manger les trois-fruits (triphalā) (terminalia chebula, terminalia bellerica et phyllonthus emblica) avec du sel; cela augmente l'intelligence des faibles et donne de la couleur au ton de la voix.» (Yājñavalkya-sikṣā, 33-36 et Saṃgīta-sārāvalī, pp. 123-124)

'सर्वे कण्ट[िक]नः शस्ता [ः] शर्मीं त्यक्वाथ कैतकीम् । शीरिणश्च तथा शस्ता 'विनाश्वत्यवटानपि ।। १३ ॥

कुशकाशोद्भवं यस्तु भक्षयेदन्तधावनम् । अङ्गुल्यग्रेण वा दन्तान् घर्षयेत्स्यात् स विस्वरः ॥१४ ॥

त्रिफलां मक्षयेद्रात्रौ लवणेन समन्विताम् । योऽश्राति खादिरं चूर्णे सपत्रं क्षणदागमे । पत्यूषे च सकर्पूरं संगीते तुम्बुरायते ।। १५ ॥

शुण्ठचा विस्वद्रं<sup>६</sup> पाठां पटोलं बीजपूरकम् । काकोऽपि भक्षयेकित्यं<sup>7</sup> कलकण्टः प्रजायते ॥ १६ ॥

पूर्गीफलं मुखे न्यस्तं मत्यूषे पत्रवर्जितम् । कण्डस्य<sup>®</sup> लेपनाशाय तथा शुद्धचै मजायते ॥ १७ ॥

तैलं वा तैलपक्वं वा भक्षयेद्यो नरः सदा । कलकण्ठोऽप्यसौ नूनं गायनो वायसायते ॥ १८ ॥

(Kumbha, Samgita-rāja reproduit dans le Bharata-kośa, p. 103)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Distique corrompu reconstitué à l'aide de divers textes médicaux. सर्वे कण्टकिन: पुण्या: क्षीरिणश्च यशस्विन: ।

<sup>(</sup>Nāradīya-śikṣā, 2. 8. 4 et Samgīta-sārāvalī, p. 123)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> शर्मी au lieu de शर्मी ms.

<sup>· 3</sup> कि . . . कि au lieu de केतकीम् ms.

<sup>4</sup> विपालाश . . . सपा: au lieu de विनाश्वत्थवटानपि ms.

गत्रौ सलवणं चापि भक्षवित्तिफलां सुधी: ।
 हृद्यकण्डकरं रात्रौ खादिरं चूर्णमीरितम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> वि . . . लयं ? au lieu de बिल्वदलं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> नित्ये ms.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> कण्डा च ms.

Tous les arbres épineux sont recommandés, excepté le mimosa suma (śamī) et le pandanus adoratissimus (ketakī). Tous les arbres à résine laiteuse sont bons aussi excepté le figuier sacré et le banian. 13.

Celui qui se nettoie les dents avec une touffe d'herbes  $ku\acute{s}a$  (poa cynosuroides) ou  $k\bar{a}\acute{s}a$  (saccharum spontaneum) ou se les frotte avec le bout du doigt chantera de vilaines notes. 14.

Chaque soir on doit manger, avec du sel, les [fruits des] trois myrobolans. Celui qui au début de la [nuit mange de la] poudre de *khādira* (acacia catechu), avec ses feuilles, et du camphre à l'aurore devient, dans l'art du chant, l'émule du [musicien céleste] Tumburu.<sup>1</sup> 15.

Même un corbeau aura la voix juste s'il mange chaque jour du gingembre frais (śuṇṭhī), des feuilles de bél, du gingembre séché (pāṭhā), des fruits de gourde-serpent (paṭola) <sup>2</sup> et de citron (bīja-pūraka). 16.

Une noix d'areca, sans feuilles de bétel, le matin dans la bouche, enlève les défauts de la voix et l'éclaircit. 17.

Même s'il a la voix juste, le chanteur qui mange souvent de l'huile ou des fritures à l'huile devient comme un corbeau. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A la nuit on doit manger, avec du sel, l'élixir des trois myrobolans. A la nuit on recommande la poudre d'acacia catechu qui adoucit la gorge. (Kumbha, Sangīta-rāja, reproduit dans le Bharata-kośa, p. 103)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Trichosanthes-anguina.

यवान्नमारनालं च [माहिषक्षीरमादितः । गायनो वर्जयेत्क्षारं] चान्नं पर्युषितं तथा ।। १९ ॥

कषायं वा[थ छवणं] तिक्तमम्लं विशुद्धये । "तिक्तं कण्डस्य विज्ञेयं मधुरं वा विशुद्धये ॥ २० ॥

'गुणाढ्यमपि यहीतं न रङ्गमधिगच्छति । विना कण्ठेन ग्रुद्धेन यथा वस्त्रवरं तथा ॥ २१ ॥

इति कण्ठशुद्धयध्यायो द्वितीयः

Le ms. donne यथान्नमारनालं च निन्या वा . . . . भयं न ता ।

Nous reconstruisons le texte d'après celui de Kumbha:
आरनालं यवान्नं च वदुकं चापि यद्भवेत् ।
गुरुषायमिहान्यद्यन्माहिषक्षीरमादित: ॥
श्लेष्मकारि च यत्पायस्तदश्रीयान्न कहिंचित ।

<sup>(</sup>Kumbha, Samgīta-rāja, reproduit dans le Bharata-kośa, p. 103)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le passage [ ] manque dans le ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le mot tikta se trouve déjà dans la ligne antérieure. Il peut s'agir d'une répétition ou d'un passage plus important qui manquerait ici.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> गुल्पशमपि ms.

Dès le début, un chanteur doit éviter l'orge (yavānna), le gruau (āranāla), le lait de buffle, les choses acides et le riz réchauffé. 19.

Les choses astringentes, salées, amères, ou aigres clarifient [la voix]. Il faut se rappeler que les goûts amers et sucrés clarifient la voix. 20.

Un chant plein de qualités ne porte pas au théatre si la voix n'est pas claire ou si [le chanteur] est mal habillé. 21.

Fin du deuxième chapitre « Pureté de la voix.»

<sup>1 «</sup> Il ne faut jamais manger du gruau, de l'orge, des grains de calosanthes indica, des choses lourdes, ni du lait de buffle ou des choses qui développent le phlegme.» (Samgīta-rāja, cité dans le Bharata-kośa, p. 103)

# तृतीयोऽध्यायः

## [गीतदोषाः]

# 'शङ्कितं<sup>2</sup> भीतम् <sup>\*</sup>उद्घुष्टमव्यक्तमनुनासिकम् । काकस्वरं शिरोलीनं' तथा<sup>\* "</sup>स्थानविवर्जितम्" ॥ १ ॥

(Soma-rāja-deva, cité dans le Bharata-kośa, p. 827)

र्लं जतं भीतमुकुष्टमन्यक्तमनुनासिकम् । काकस्वरः शिर्:कम्पो लयस्थानविविजेतम् ॥ विस्वरं विरसं चैव विक्षिष्टं विषमाहतम् । व्याकुलं तालहीनं च गातुर्दोषाश्चतुर्दश ॥

(Saṃgīta-dāmodara, 5. 1-2)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Les strophes 1 et 2 se retrouvent dans la Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 12-13, la Yājñavalka-śikṣā, 26-28, le Bharata-bhāṣya, 1. 94-95, la Saṃgīta-sārāvālī, p. 92, le Gāna-śāstra, 63-64, le Gāndharva-veda, 20-21, et de nombreux autres ouvrages.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> सङ्कितं ms.; शङ्कितं Yājñavalkya-śikṣā, Nāradīya-śikṣā, Bharata-bhāṣya, Saṃgītasārāvalī; क्रिप्तं Gāna-śāstra, Gāndharva-veda.

³ उद्घृष्टम् Gāndharva-veda et Nāradīya-śikṣā; उद्धृष्टम् Gāna-śāstra; उद्घुष्टम् Bharata-bhāṣya, Saṃgīta-sārāvalī; उद्घुष्टमञ्चकं सानुनासिकम् Yājñavalkya-śikṣā.

<sup>4</sup> हिरोगतं Gāna-śāstra, Bharata-bhāṣya; शीर्पगतं Yājñavalkya-śikṣā; शिरसि गतं Nāradīya-śikṣā; शिर:स्थं च Gāndharva-veda; शिरोगतं काकरवं Gāna-śāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> यथा Bharata-bhāsya.

<sup>6</sup> स्थानविवर्तितम् Saṃgīta-sārāvalī.

<sup>7</sup> गीतमन्यक्तमुद्बुष्टं शङ्कितं सानुनासिकम् । विरसं(?) काकस्वरं [तथा] स्थानविवर्जितम् ॥ न्याकुलं तालहीनं च विप्रमाहतमेव च । शिरोगतं च विक्षिष्टं गीतदोषाश्चतुर्दशः॥

#### CHAPITRE III

#### [LES DÉFAUTS-DU-CHANT (GÎTA-DOŞA)]

Les défauts-du-chant sont au nombre de quatorze: hésitant (śańkita), craintif (bhīta), criard (udghuṣṭa), imprécis (avyakta), nasal (anunāsika), rauque (comme le cri du corbeau, kāka-svara), de tête (śiro-līna), mal posé (sthāna-vivarjita), faux (vi-svara), sans-expression (virasa), saccadé (vi-śliṣṭa), pas en mesure (viṣamāhata), agité (vyākula) et sans style-rythmique (tāla-hīna). 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le mot tāla, dans le sens général de rythme, ne semble pas faire partie de la terminologie du Gītālaṃkāra.

Bhaṭṭa-śobhākara dans son commentaire de la Nāradīya-śikṣā définit tāla-hīna comme « sans vṛtti », sans style-rythmique.

La Yājñavalkya-śikṣā, qui reproduit ce distique, donne la lecture tālu-hīna (sans palais), correspondant à notre expression « pas dans le masque » pour une voix mal-posée.

<sup>«</sup> Un chant hésitant et timide est appelé sankita (hésitant) et bhita (effrayé). Le chant agité est udghuṣṭa (troublé), celui qui n'est pas clair est avyakta (non-manifesté). Le chant résonnant principalement dans la région du nez est anunāsika (nasal). Chanter en contractant la gorge est appelé kāka-svara (voix de corbeau, rauque). Le chant très aigu et sans volume est śirasi gata (de tête). Le chant qui devrait être posé dans un seul endroit, mais change de registre est appelé sthāna-vivarjita (mal posé). Ne pas s'arrêter exactement sur la note qui fait partie du mode est vi-svara (fausse note). Le manque de concentration pendant le chant le rend vi-rasa (sans expression). Des interruptions involontaires dans les notes rendent [le chant] vi-śliṣṭa (saccadé). Si une note pointée est chantée comme une longue ou une brève ou si des longues et des brèves sont prolongées [on appelle] cela viṣamāhata (pas sur le temps). Si les syllabes ou les notes sont inégales, le chant est vyākula (agité). Si les styles-de-mesure \* (vṛtti) ne sont pas observés le chant est tāla-hīna (sans rythme).» (Bhaṭṭa-śobhākara, commentaire de la Nāradīya-śikṣā, 1. 3. 12-13).

<sup>\*</sup> par croches, noires ou blanches.

विस्वरं विरसं चैव विश्लिष्टं विषमाइतम् । व्याकुलं 'तालहीनं च 'गीतदोषाश्रतुर्दश्च' ॥ २ ॥

\*अनुपास्य हि यः शास्त्रं गीतं बञ्जाति मन्दधीः । अनुपास्य गुरुं तस्य तद्भवेज्जारजातवत् ॥ ३ ॥

परगीतापहरणं गन्धर्वाणामसंज्ञयम् । कृतं <sup>®</sup>हत्वा यज्ञो वित्तं <sup>®</sup>याति ज्ञङ्क्षनिधिर्यथा ॥ ४ ॥

यत्पापं ब्रह्महत्यायां "गुरुदारप्रधर्षणे । गोवधे "भ्रूणहत्यायां गीतचौरत्य तद्भवेत ॥ ५ ॥

कृतग्नस्य च° यत्पापं यत्पापं 1°भक्तवश्चने । न्यासापहरणे 1 यच गीतचौरस्य तद्भवेत् ॥ ६ ॥

¹ ताल्हीनं Yājñavalkya-śikṣā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> गीति pour गीत Nāradīya-śikṣā; गातुर् Gāndharva-veda; पाठ Yājñavalkya-śikṣā.

³ शिक्क्ष्तस्य च भीतस्य च गानं शिक्क्ष्तं भीतं च । क्षुब्धं गानमुद्घृष्टम् । अव्यक्तमस्फुटम् । नासिकास्थानप्राधान्येन गानमनुनासिकम् । कण्ठस्थाननिष्पीडनेन गानं काकस्वरम् । अत्युच्चैरपरिपूर्णं गानं शिरिस गतम् । एकस्थानविष्यस्य गानस्यानेकस्थानयोगात् स्थानविष्यिक्तिम् । यस्मिन् वर्णे यः स्वरो विहितः तस्याविरामाद् विस्वरम् । गानमध्ये चित्तव्याक्षेपाद् विरसम् । पर्वणामप्राप्तव्यवधानकरणाद् विश्विष्टम् । प्यतस्य दीर्घं हस्वश्च, दीर्घहस्वयोश्च विलम्यितं पातनं विषमाहतम् । वर्णस्वरादिवेषम्येन गानं व्याकुलम् । वृत्तीनामनियमेन प्रवर्तनं ताल्हीनम् ॥ (Bhaṭṭa-śobhākara, commentaire de la Nāradīya-sikṣā, 1. 3. 12-13).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Les distiques 3 à 8 sont reproduits dans le Gana-śastra, 119-123.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> हित्वा Gāna-sāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> याति सत्यमधोगतिम् Gāna-śāstra.

<sup>7</sup> गुरुदारापमर्षणे Gāna-śāstra; गुरुं दाराप्रधर्पणे ms.

<sup>8</sup> ब्रह्महत्यायां Gāna-śāstra.

<sup>9</sup> तु pour च Gāna-śāstra.

<sup>10</sup> प्रवञ्चने Gāna-śāstra.

<sup>11</sup> न्यस्तापहरणे Gana-śāstra.

Les chansons du sot, qui compose sans étudier la théorie musicale et sans avoir appris d'un maître, sont [méprisées] comme le sont les bâtards. 3.

Sans nul doute celui qui s'approprie les chants des autres musiciens (gandharva) tue ses mérites. Sa gloire et sa fortune s'évanouissent comme [disparaissent] les trésors du serpent. 4.

Le voleur de chansons commet un crime égal à celui de tuer un brahmane, d'abuser de la femme d'un maître (ou père), de tuer une vache ou un enfant encore à naître. 5.

Les voleurs de chansons commettent une faute égale à celle d'ingratitude, ou celle de décevoir ceux qui vous sont dévoués ou de s'approprier ce qui vous est confié. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allusion au serpent, gardien des trésors de Kubera, et aux richesses qui s'accumulent chez les hommes qui trouvent ces trésors; richesses qui disparaissent un jour par magie sans laisser de trace.

ग्रामाद्यग्रुद्धिकर्तॄणां यत्पापं गरदायिनाम् । विश्वस्तघातकानां च गीतचौरस्य तद्भवेत ।। ७ ।।

स्वामिद्रोहरतानां च यत्पापं विह्नदायिनाम् । 'कूटमानपसक्तानां' गीतचौरस्य तद्भवेत् ॥ ८ ॥

कूपारामतडागानां यद्धङ्गेन भवेन्तृणाम् । तत्सर्वे गीतचौराणां जायते भरतोऽब्रवीत् ॥ ९ ॥

हीनोपमानमुत्रेक्षं नीचश्लेषं च यद्भवेत् । तद्वाच्याय भवेद्गीतं ग्राम्यैः शब्दैश्च संयुतम् ॥ १० ॥

## [हीनोपमा]

एकेन बहवोऽप्यन्ते दुर्बछेनापि पीवराः। तत्त्रथा निर्जिताश्चितं ⁴मृगेणेव यथैणवाः ॥ ११।ः

## [हीनोत्त्रेक्षम्]

सारसम्पन्नदेहानां तैक्ष्ण्यास्यानामपि <sup>6</sup>प्रभो । पाषाण इव <sup>7</sup>शस्त्राणां <sup>8</sup>त्वमभेद्यो [हि] विद्विषाम् ॥ १२ ॥

¹ विश्वासघातकानां च Gāna-śāstra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> प्रशक्तानां au lieu de प्रसक्तानां ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नीचरोषं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> मृगेणैव ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Un autre exemple de *hīnopamā*, comparant la lune aux dents d'une femme et à un miroir, était donné ici. Comme le même passage se retrouve à la fin du chapitre, nous avons conservé seulement la deuxième version.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> प्रभो: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> शास्त्राणां ms.

<sup>8</sup> त्वमभिद्यो ms.

La faute du voleur de chansons est égale à celle de ceux qui souillent le village, des empoisonneurs et de ceux qui trahissent la confiance placée en eux. 7.

La faute du voleur de chansons n'est pas moindre que celle de celui qui se plaît à trahir son maître, de l'incendiaire et de celui qui utilise de fausses mesures. 8.

Bharata 1 dit: Les voleurs de chansons commettent un crime égal à tous ceux des hommes qui détruisent puits, jardins et étangs. 9.

## [Types de chansons à éviter.]

Il faut éviter dans les chants les comparaisons et images peu flatteuses, les sous-entendus grossiers, les mots vulgaires. 10.

## [Comparaison déplacée (hīnopamā)]

N'est-il pas remarquable qu'un grand nombre de gros puissent être finalement vaincus par un maigre comme des antilopes par une gazelle. 11.

## [Image peu flatteuse (hīnotprekṣa)]

Seigneur tu es comme un caillou que les armes, au corps de bon métal et au tranchant bien affilé des ennemis ne peuvent casser. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il est d'usage que l'auteur incorpore son nom dans une formule qui a valeur de proverbe.

## [नीचश्लेषम्]

भृत्या कर्षितसर्वाङ्गो वरसाधनसंस्थितः । नित्यं प्रजापतेर्हेष्टस्त्वं तथा 'रासभो यथा ॥ १३ ॥

## [प्राम्यशब्दम् ]

ैउत्कारिकाल्ड्डुकपूरभक्ष मञ्जूलकेलीरत केशशासिन् । अनेकनारीरतलब्धसौख्य गोपालवर्जो न समस्त्वयान्यः ॥ १४ ॥

'अमाङ्गरयाक्षरैर्युक्त<sup>ह</sup>मुत्तानार्थमलौकिकम् । अश्रद्धेयं च यद्गीतं <sup>क</sup>निष्फलं तत्प्रजायते ॥ १५ ॥

## [अमाङ्गल्याक्षरम्]

श्वित्रकुष्ठ इव त्रासं कस्य नो कुरुते हृदि । यशस्ते धवल्रं राजन् समन्तात्पश्यतो रिपोः ॥ १६ ॥

# [उत्तानार्थम्]

गौरयं त्वं बलीवर्दी मूत्रं शिक्षेन मुश्रति। भारं वहति पृष्टेन दन्तैरत्ति तृणानि च ॥ १७॥

## [अलौकिकम्]

<sup>7</sup>शिरस्ते पर्वताकारं बाहू <sup>°</sup>तास्रतरूपमौ । उदरं गगनाकारं त्वदन्यो नास्ति पूरुषः ॥ १८ ॥

<sup>1</sup> क्रषितसर्वोङ्ग ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> रसभो ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> उक्तारिकाल्ंडुकर्पूरमक्ष मञ्जुलकेचित्रतैः के . . . शासिन् । ms.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> अमाङ्गल्यतरेर्युक्तम् ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> उत्तमार्थम् pour उत्तानार्थम् ms.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> नि:फलं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> शिर्**स्**त au lieu de शिरस्ते ms.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> तालसतोपमम् ms., बाहुस्तालशतोपम: "Le bras égal à cent palmiers".

#### [Sous-entendus grossiers (nīca-śleṣa)]

Le corps couvert de cendres, occupé sans répit à obtenir les dons dont le Seigneur-des-créatures te satisfait, tu ressembles à un âne. 13.

#### (ou, selon un autre sens des mots):

Tu es un âne, tendu de tous ses membres, qui possède le plus beau des organes et jouit de sa virilité.

## [Mots vulgaires (grāmya-śabda)]

Toi qui règnes pareil à Viṣṇu¹ mangeur de caramels,² de pains d'épices³ et de galettes,⁴ enclin aux jeux d'amour sous les tonnelles, trouvant ton plaisir à te divertir avec de nombreuses femmes, nul, sauf le Vacher (Krsna) ne t'égale. 14.

Un chant dont les paroles sont de mauvais augure, simplistes, bizarres ou fantastiques n'a pas un bon effet. 15.

## [Paroles de mauvais augure (amāngalyākṣara)]

Dans le coeur de quels ennemis ta pure renommée, brillant de tous côtés comme une lèpre blanche, ne créerait-elle pas la peur? 16.

## [Paroles simplistes (uttānārtha)]

Tu es un taureau, et voici un taureau qui lâche son urine par son pénis, porte les fardeaux sur son dos et mange l'herbe avec ses dents. 17.

## [Comparaisons bizarres (alaukika)]

Il n'existe pas un autre homme qui, comme toi, ait une tête de montagne, des bras pareils à des troncs de palmiers et un ventre semblable à la voûte céleste. 18.

¹ ou, « Pareil à [Viṣṇu], tueur du démon Kesa ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Utkārikā, faits de lait, de mélasse et de beurre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ladduka, faits de farine, de lentilles avec sucre et épices, frits dans l'huile.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pūra, galettes frites dans le beurre ou l'huile.

## [अश्रद्धेयम्]

भिन्वा भूमितलं सर्वे तथा च 'त्रिदशालयम् । ऐश्वर्ये कुरु लोकानां त्रयाणां त्वं वटो द्वतम् ॥ १९ ।

<sup>2</sup>अनिष्टार्थपद्न्यासं सर्वेषां निन्दकं च यत् । तथापशब्दसंकीणं न श्रोतव्यं विचक्षणैः ॥ २० ॥

## [अनिष्टार्थपदन्यासम् ]

आराध्यमानः सविता सर्वकामः समृद्धिमान् । करिष्यति सुसंतुष्टः शीघ्रं राजन् तव क्षयम् ॥ २१ ॥

## [सर्वेषां निन्दकम्]

स्वमतापेन राजेन्द्र यथात्मीयं गृहं त्वया । जद्दीपितं <sup>°</sup>न लोकेऽस्मिन् तथान्येन तु केनचित् ॥ २२ ॥

## [अपशब्दसंकीर्णम्]

हत्वा ज्ञत्रुगणान्संख्ये⁴ शुक्को सेनातिभूरिसः । सपुत्रवसुदारस्त्वं स्वस्थो भव महीपते ॥ २३ ॥

\* \*

<sup>1 7</sup> ms.

² La lecture du ms. est अनिष्ठपद्विन्यासं. Toutefois, après avoir donné des exemples des trois fautes mentionnées ici, nous trouvons un vers incomplet énumérant d'autres fautes (apparemment quatre): अनिष्ठपद्विन्यासं पूर्वेषां निन्दकं, सरुज . . . . ces fautes sont décrites ensuite nous permettant de reconstituer le distique 24. Il semble que l'expression anista-pada-vinyāsa correspond mieux au deuxième exemple (distique 25) qu'au distique 21. Nous adoptons donc ici la lecture अनिष्ठार्थपदन्यासं car c'est l'implication du mot क्ष्य dans le distique 21 qui est considérée comme indésirable.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> नि pour न ms.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> रात्रुगणात्संख्ये ms.

[Paroles peu-croyables (aśraddheya)]

Jeune homme! Saisis vite la royauté des trois mondes ayant percé de part en part la face de la terre et la demeure des dieux.<sup>1</sup> 19.

Les gens de bien ne doivent pas entendre des [chants] contenant des mots aux implications indésirables, ou condamnant le monde entier, ou comportant des erreurs grammaticales. 20.

[Mots aux implications indésirables (anistartha-pada-nyāsa)]

Le soleil vénérable, riche en tout ce qui est désirable, content de toi te donnera sans tarder un empire [ou 'causera ta perte']<sup>2</sup> O Roi! 21.

[Mots condamnant tout le monde (sarveṣām nindaka)]

En ce monde, O Roi! nul autre que toi n'a fait resplendir sa maison par sa valeur. 22.

[Erreurs grammaticales (apaśabda)]

Ayant exterminé en brillant bataille, le groupe ennemi et leurs grands armées,<sup>3</sup> sois heureux, Maître de la Terre! avec tes fils, tes richesses et tes femmes. 23.

\* \* \* \* \* \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allusion aux hauts faits du Vāmana avatāra de Viṣṇu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le mot kṣaya pris ici dans le sens de « demeure » ou « empire », peut aussi signifier « destruction ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le locatif du mot śukla (brillant) est śukle et non pas śuklau. Le mot senā (armée) est féminin. L'objectif pluriel est senāḥ. Devant ati, le visarga tombe et la forme est senā ati et non pas senāti. On doit avoir bhūrisaḥ au lieu de bhūrisaḥ.

¹[अनिष्ठपद्विन्यासं पूर्वेषां निन्दकं च यत् । सलज्जमतिकृचैव विधेयायुक्तता तथा] ॥ २४ ॥

## [अनिष्टपदविन्यासम्]

वज्रपातः पतत्वाशु तव मूर्धनि विद्विषाम् । भूयात् सुखं च भूपाल यावचन्द्रार्कतारकाः ॥ २५ ॥

## [पूर्वेषां निन्दकम्]

न सिद्धं तव पूर्वेषामि यत्कर्म भूतले । तत् त्वया साधितं राजन् स्ववाहुबल्रसंश्रयात् ॥ २६ ॥

## [सळजमतिकृत्]

मातरिश्वा सदायाति चोदयन्सर्वतो रजः। वैसमेष्यन्ती यत्र सखे भाति या भवतः प्रिया॥ २७॥

## [विधेयायुक्तता]

देवद्विजपसादेन कुरु राज्यं महीपते यावद्वर्षसदस्रं त्वं जहि शत्रूनशेषतः ॥ २८ ॥

\* \*

उपमेयस्तु नीचेन °समो नोत्तमपूरुषः । न शरीरं कलत्रस्य ⁴स्तवाङ्गं धर्मवित्कृतौ ॥ २९ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir note du distique 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> समेख्यन् ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> समम्त्रमपूरुप: ms.

<sup>4</sup> तवाङ्गं धर्मवित्पुमान् ms.

On doit éviter l'emploi de mots indésirables, irrespectueux envers les ancêtres, choquants et placés en séquence illogique. 24.

## [Arrangement indésirable des mots (anișța-pada-vinyāsa)]

Protecteur de la terre! Que la foudre tombe sur la tête de tes ennemis et puisses-tu être heureux tant que dureront la lune et le soleil. 25.

ou: Que la foudre tombe sur ta tête et que tes ennemis soient heureux.<sup>2</sup>

## [Paroles humiliantes pour les ancêtres (pūrveṣāṃ nindaka)]

Ce que tu as réalisé sur la terre, O Roi! par la puissance de ton bras, tes ancêtres eux-mêmes n'avaient pu l'accomplir. 26.

## [Paroles choquantes (salajjamatikṛt)]

Ami! comme le vent qui, sans répit, soulève la poussière, [ou incite les menstrues] ta bien aimée s'approche anxieuse de s'unir [à toi]. 27.

## [Succession illogique (vidheyāyuktatā)]

Maître de la terre! Par la grâce des dieux et des brahmanes, règne pendant mille ans, [puis] tue tes ennemis sans en laisser un seul. 28.

\* \* \*

Un haut personnage ne doit pas être comparé à des choses ordinaires. Un honnête homme ne mentionne pas dans son éloge les parties du corps d'une épouse. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir note du distique 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La position malencontreuse du mot tava avant mūrdhani (tête) peut impliquer un sens opposé de celui qui était désiré.

## [उत्तमस्याधमोपमानम् ]

¹मत्स्यकच्छपसंकीर्णः कछोलालिसमाकुलः । महासर इवोदग्रो रेजेऽयं °च रसोद्धिः ॥ ३० ॥

## [कलत्राङ्गस्तवम्]

मध्यक्षामा पृथुश्रोणी विम्बोष्टी मृगलोचना । अश्वत्थपत्रगुह्या च तव कान्ता स्तक्षमा ॥ ३१ ॥

<sup>8</sup>अमाङ्गल्यार्थकं यच ⁴लघूत्प्रेक्षं च यद्भवेत् । <sup>8</sup>तत्तच यत्नतो गीते त्याज्यं गीतविचक्षणैः ॥ ३२ ॥

## [अमाङ्गल्यार्थकम् ]

व्याप्य पृथ्वीतलं कृत्स्नं तव कीर्तिर्नराधिप<sup>®</sup>।
स्वर्लोकं च ततः प्राप्ता पातालं जाह्नवी यथा ॥ ३३॥

## [लघूत्रेक्षम्]

<sup>7</sup>दाक्षिणात्याबळादन्तसंगार्जनसमप्रभः । चन्द्रोऽयं पक्ष्य राजेन्द्र पुरतो दर्पणो यथा ॥ ३४ ॥

एवमादिदुरुक्तानि दूरात्संत्यज्य यत्नतः । कार्ये गीतविदा गीतं ततः सिद्धिमवासुयात् ॥ ३५॥

## इति दूषणाध्यायस्तृतीयः

<sup>1</sup> मच्छ pour मत्स्य ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> रेजे पंजरसोदधि: ms.

³ अमाङ्गल्याक्षरं ms. Nons préférons la lecture अमाङ्गल्यार्थकं qui différencie ce distique de 3. 16.

<sup>.</sup> <sup>4</sup> लघूत्प्रेक्ष्यं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> तत्तद्यवतो ms.

<sup>6</sup> कीर्तिं नराधिप: ms.

<sup>7</sup> Nous restaurons. Le ms. corrompu donne दाक्षिणात्या बलादन्तसन्मार्जिसमः प्रमः Cette strophe se trouvait répétée dans le manuscrit à la suite de la strophe 12 du même chapitre, comme exemple de hinopamā. Nous l'avons conservée ici seulement. La version supprimée comportait les lectures दाक्षिणात्याः बलदन्त निर्ध्वा-जितसमप्रमः et यस्त्र au lieu de प्रय dans la deuxième ligne.

## [Comparaison du noble avec l'ordinaire (uttamasyādhamopamāna)]

L'océan de sève brillait comme un grand lac furieux, aux vagues agitées, plein de poissons et de tortues. 30.

## [Eloge du corps d'une épouse (kalatrānga-stava)]

Ton aimée, très experte dans les jeux du plaisir, a la taille fine, la hanche large, des lèvres rouges, des yeux de gazelle et la vulve pareille à la feuille du figuier saint. 31.

\* \* \* \* \*

Les experts en chansons doivent s'efforcer d'éviter dans le chant les phrases de mauvais augure et les comparaisons déplacées. 32.

## [Phrase de mauvais augure (amāngalyārthaka)]

Maître des hommes! ta renommée, ayant couvert la face de la terre, atteint le ciel comme le Gange les enfers. 33.

## [Comparaison déplacée (laghūtprekṣa)]

Vois! Maître des rois! Le miroir devant toi est comme une lune qui aurait l'éclat des dents bien polies d'une fille du Sud. 34.

\* \* \* \*

Ainsi les experts en musique créent des chants, s'efforçant d'éviter de loin ces expressions mauvaises. Ils obtiennent ainsi le succès. 35.

Fin du troisième chapitre « Les défauts du chant ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L'océan primordial est ici comparé à un simple lac.

# चतुर्थोऽध्यायः

## [स्वर-लक्षणम्]

## [गीताङ्गानि]

'सप्त स्वरास्त्रयो ग्रामा मूर्च्छनाश्चेकविंशतिः' । <sup>3</sup>ताना एकोनपञ्चाशत्तिस्रो मात्रा लयास्त्रयः ॥ १ ॥

स्थानत्रयं 'यतीनां च 'षडास्यानि रसा नव । वर्णाः 'षट्त्रिंशदित्युक्ता भाषाः स्युः सप्त षड्गुणाः' ॥ २ ॥

¹ Ce passage se retrouve dans la Nāradiya-śikṣā, 1. 2. 4, le Vāyu-purāṇa, 86. 36, et de nombreux ouvrages, tels que le Nāṭya-cūḍāmaṇi, 6. 7, la Saṃgīta-sārāvalī, p. 88, le Bharata-bhāṣya, p. 399, etc. Les distiques 1 à 3 de ce chapitre sont reproduits dans le Pañca-tantra (aparīkṣita-kāraka, sixième histoire) comme une citation de Bharata. Le Pañca-tantra considère donc le Gītālaṃkāra comme l'oeuvre de Bharata.

² स्त्वेकविंशति: dans la Nāradīya-śikṣā, 1. 2. 4, et le Pañca-tantra, édition de Harvard ; मूर्छना चैकविंशति: dans le ms. et le Vāyu-purāṇa, 86. 36.

<sup>3</sup> तान एकोनपञ्चाशदित्येतत्स्वरमण्डलम् । (Nāradiya-śikṣā et Saṃgīta-sārāvalī) तानाश्चेकोनपञ्चाशदित्येतत्स्वरमण्डलम् । (Vāyu-purāṇa) तानाश्चेकोनपञ्चाशदित्येवं स्वरमण्डलम् । (Bharata-bhāṣya) तानास्त्वेकोनपञ्चाशद् । (Pañca-tantra, édition de Bombay)

<sup>4</sup> यते. पञ्ज Pañca-tantra, édition de Bombay.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> La lettre डा dans षडास्यानि n'est pas nette dans le ms. La lecture pourrait être षड्रास्यानि ou षड्भ्रास्यानि qui n'ont pas de sens. Une autre lecture possible est षड्ढास्यानि (les six "rires") ou षडास्यानि (les six "expressions du visage") qui sont décrites plus loin (chapitre 11) ainsi que dans le Nātya-śāstra. पडास्यानि est la lecture du Pañca-tantra.

<sup>6</sup> ष्रड्विंशद् d'après la lecture du Bharata-kośa.

<sup>7</sup> रागाः पद्त्रिंशतिभीषाश्चरत्रारिंशत्ततः स्मृताः । (Pañca-tantra, édition de Bombay) वर्णाः षट्त्रिंशतिभीषाश्चरत्रारिंशत्ततः स्मृताः । (ibid., édition de Harvard)

#### CHAPITRE IV

#### [DÉFINITION DES NOTES]

## [Eléments d'art-musical (gītānga)]

Il existe sept notes (svara), trois bases-de-gammes (grāma) vingt-et-une gammes-modales (mūrchanā), quarante-neuf tons (tāna), trois unités-de-temps (mātrā), et trois tempos (laya). 1.

Il y a trois octaves (sthāna) et trois rythmes (yati), six façons de sourire (āsya),² neuf états-émotionnels (rasa), trente-six modes (varṇa),³ et six fois sept styles-de-chant-populaires (bhāṣā) ⁴. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les trois premiers distiques de ce chapitre sont cités dans le *Pañca-tantra*, *aparīkṣita-kāraka*, sixième histoire, distiques 52-55, édition de Bombay (5. 5. 40-43, p. 271-272, édition de Harvard).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La version du Pañca-tantra donne:

<sup>«</sup> Il y a trois octaves (sthāna), cinq (?) rythmes (yati), six façons de sourire (āsya), neuf états-émotionnels (rasa), trente six modes (varṇa), quarante styles-de-chant-populaires (bhāṣā).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L'utilisation du mot varṇa pour « mode » dans tout le texte du Gītālaṃkāra est importante car elle est extrêmement archaïque. Le changement de varṇa en rāga dans l'édition de Bombay du Pañca-tantra est une correction ultérieure. Le texte jaina de l'édition de Harvard donne bien varṇa.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bhāṣā veut simplement dire «langage», mais il réfère aussi, dans les ouvrages sur la musique, à la manière de chanter des populations parlant ces langages. De nos jours encore on parle de musique tamoule, musique telougoue, musique bengalie, chant hindousthani, etc... pour indiquer des styles-de-chant et même des systèmes musicaux distincts.

पश्चाशीत्यधिकं होतद्गीताङ्गानां शतं स्मृतम् । स्वयमेव पुरा मोक्तं ब्रह्मणाव्यक्तजन्मना ।। ३ ॥

एकाङ्गेनापि संत्यक्तं यथा याति प्रवाच्यताम् । देहं तथा चृणां गीतं 'तद्यनेन विचिन्तयेत ॥ ४ ॥

<sup>°</sup>षड्जऋषभगान्धारा⁴ मध्यपश्चमधैवताः<sup>ऽ</sup> । निषादसप्तमा° ज्ञेया नृणां<sup>ण</sup> कण्ठोत्थिताः स्वराः° ॥ ५ ॥

भसत स्वरास्त्रयो प्रामा मूर्छनाश्चैकविंशतिः। तानास्त्वेकोनपञ्चाशित्तस्रो मात्रा लयास्त्रयः॥ स्थानत्रयं यतेः पञ्च षडास्यानि रसा नव। रागाः षट्त्रिंशतिर्भावा(षा?)श्चत्वारिंशत्ततः स्मृताः॥ पञ्चाशीत्यिषिकं ह्येतद्गीताङ्गानां शतं स्मृतम्। स्वयमेव पुरा प्रोक्तं भरतेन श्रुतेः परम्॥

(Pañca-tantra, aparikṣita-kāraka, sixième histoire, distiques 52-55, édition de Bombay)

L'édition de Harvard (5. 5. 40-43, p. 271-272) donne तु au lieu de च dars चैकविंशति:, ताना एकोनपञ्चाशद् au lieu de तानास्त्वेकोनपञ्चाशद्, यतीनां च au lieu de यते: पञ्च वर्णा: au lieu de रागा:, भाषा: au lieu de भावा:, et गीतानां च au lieu de गीताङ्गानां. Elle omet la ligne स्वयमेव पुरा प्रोक्तं भरतेन श्रुते: परम् et ajoute la ligne de Gitālaṃkāra, 1. 14: सुवर्णरचितं ग्रुद्धं गीताङ्गे: सकलेर्युतम्.

सत स्वरास्त्रयो ग्रामा मूर्छनास्त्वेकविंशतिः । ताना एकोनपञ्चाशित्तस्रो मात्रा लयास्त्रयः ॥ स्थानत्रयं यतीनां च षडास्यानि रसा नव । वर्णाः षट्त्रिंशतिर्भोषाश्चत्वारिंशत्ततः स्मृताः ॥ पञ्चाशीत्यधिकं द्योतद्गीतानां च शतं स्मृतम् । सुवर्णरचितं शुद्धं गीताङ्गैः सकलैर्युतम् ॥

(Pañca-tantra, Harvard Oriental Series, p. 271-272)

² यद् au lieu de तद् ms. ³ षड्ग ms. ⁴ र Bharata-bhāṣya, 3. 34 et Gāna-śāstra, 43. ⁵ दैवता: ms. 6 निखासतमो ms. 7 नृत्यां ms.; तन्त्री Gāna-śāstra.

<sup>8</sup> Des distiques presque identiques se trouvent dans la Saṃgīta-sārāvalī, p. 6, le Gāndharva-veda, 110, le Gāna-śāstra, 43.

षड्जर्षभगान्धारनिषादमध्यमधैवता: ।
पञ्चमश्चेत्यमी सप्त तन्त्रीकण्ठोत्थिता: स्वरा: ॥ (Gāna-śāstra, 48)
षड्जऋषभगान्धारा मध्यम: पञ्चमस्तथा ।
धैवतश्च निषादश्च तन्त्रीकण्ठोत्थिता: स्वरा: ॥ (Saṃgīta-sārāvlī, p. 6)
षड्जर्षभकगान्धारमध्यपञ्चमधैवता: ।
निषादश्चेत्यमी सप्त तन्त्रीकण्ठोत्थिता: स्वरा: ॥ (Gāndharva-veda, 110)

Les éléments-de-l'art-musical (gītāṅga) sont donc au nombre de cent-quatre-vingt-cinq. Ils furent autrefois décrits par Brahmā luimême dont la naissance [se perd] dans le non-manifesté. 3.

Le corps de l'homme, s'il lui manque un membre, est méprisable. Il en est de même pour une musique [à laquelle un de ses éléments fait défaut]. On doit s'efforcer d'y réfléchir. 4.

#### [Les notes (svara)]

On reconnait sept notes (svara) pour la voix. Elles sont appelées: Ṣaḍja (Do), Ḥṣabha (Ré), Gāndhāra (Miþ), Madhyama (Fa), Pañcama (Sol), Dhaivata (La) et la septième Niṣāda (Siþ).<sup>2</sup> 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le *Pañca-tantra* cite ces vers: Le nombre total des *gītānga* est cent quatre vingt cinq dans les deux textes mais le *Gītālaṃkāra* compte trois *yati* et quarante-deux *bhāṣā*, le *Pañca-tantra*, édition de Bombay, compte cinq *yati* et quarante *bhāṣā*, contre-trois *yati* et quarante *bhāṣā* dans l'édition de Harvard.

Il est intéressant de noter que le Gītālaṃkāra attribue ces vers au dieu Brahmā alors que le Pañca-tantra les cite comme étant de Bharata, reconnaissant ainsi le Gītālaṃkāra comme l'oeuvre originale de Bharata. Le vers mentionnant Bharata manque dans l'édition de Harvard (texte jaina) mais, comme il n'est pas remplacé, il s'agit certainement d'une lacune.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le *Gāna-ṣāstra*, en un passage similaire, donne ces notes dans un ordre différent, la quatrième est *Niṣāda*, la septième *Pañcama*. Contrairement au système de Nārada, il semble que la tonique soit bien ici l'initiale Ṣaḍja, comme dans le système moderne. C'est pourquoi nous l'appelons Do.

# यत्किञ्चिद्वाङ्मयं लोके शब्दो वा कृत्रिमो भवेत । सर्वं सप्तस्वरैर्व्याप्तं तद्विज्ञेयं पृथक् पृथक् ॥ ६ ॥

## [स्वर-वर्णाः]

'पद्मपत्रनिभः' षड्ज ऋषभः शुक्षपिञ्चरः' । कनकाभस्तु गान्धारो मध्यमः कुन्दसिन्नभः' ॥ ७

<sup>°</sup>पश्चमस्तु भवेत्कृष्णः सुपीतं धैवतं विदुः । निषादः <sup>°</sup>सर्ववर्णस्तु सर्वे योज्यानुरूपतः<sup>7</sup> ॥ ८ ॥

षड्ज: पद्मिमो ज्ञेय ऋषमश्चापि पिञ्जर:।

गान्धारः कलनावस्तु कनकाभस्तु श्रीमध्यमः कुन्दसन्निभः ॥

पश्चमः सुस्वरस्तत्र (१)पीतवर्णश्च धैवतः ।

निपाद: कर्बुरो श्रेय एवंवर्णा: स्वरा इह || (Bharata-bhāsya, 3. 3-4)

कमलाभः स्वरः पड्ज ऋपभः पित्ररः स्वरः । हाटकाभस्तु गाःन्धारः कुन्दाभो मध्यमः स्वरः ॥

पञ्चमस्तु स्वरः स्यामो धैवतः पीतवर्णयुक् । निपादः कर्नुरश्चेति स्वराणां वर्णनिर्णयः ॥

(Saṃgīta-pārijāta, 88-89)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique et le suivant se retrouvent dans la Nāradīya-śikṣā, 2. 4. 1-2, la Bṛhaddeśī, 77-79, la Saṃgīta-sārāvalī, p. 92, le Svara-tālādi-lakṣaṇa, 69-71, p. 9, la Dakṣiṇī-rāga-mālā, 45-46, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ян: Nāradīya-śikṣā, Svara-tālādi-lakṣaṇa, Bṛhaddeśī, Dakṣiṇī-rāgamālā.

³ ग्रुकवर्णक: Bṛhaddeśī; सूक्रपिञ्जर: Dakṣiṇī-rāgamālā.

<sup>4</sup> कुन्दसप्रम: Saṃgīta-sārāvalī et Nāradīya-śikṣā; कुन्दसन्निम: Bṛhaddeśī.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> La Nāradīya-śikṣā, 1. 4. 2, donne पीतकं pour सुपीतं, सर्ववर्णश्च pour सर्ववर्णस्तु et इत्येतत्स्वरवर्णता pour सर्वे योज्यानुरूपत: .

La Bṛhaddeśi, 78, donne पीतवर्णस्तु धैवत: pour सुपीतं धैवतं विदुः, सर्ववर्णोऽयं pour सर्ववर्णस्तु et विज्ञेय: स्वरवर्णकः pour सर्वे योज्यानुह्मतः. <sup>6</sup> सर्ववर्ण्यस्तु ms.

पञ्चमस्तु भवेत्कृष्णः पीतकं घैवतं विदुः । निषादः सर्ववर्णश्च इत्ये(ते)तत्स्वरवर्ण(काः)ता ।।
 (Nāradīya-śikṣā, 1. 4. 2)

पञ्चमस्तु भवेत्कृष्णः पीतवर्णस्तु धैवतः । निपादः सर्ववर्णोऽयं विज्ञेयः स्वरवर्णकः ॥ (Bṛhaddeśi, 78-79, et Svara-tālādi-lakṣaṇa, 70, p. 9)

Tout ce qui en ce monde appartient au verbe, que ce soit la parole ou les [sons] artificiels [des instruments], a pour matière les sept notes, c'est pourquoi il faut les bien connaître individuellement. 6.

La note Ṣadja (Do) a la couleur [rouge] 1 du pétale de lotus. Rṣabha (Ré) est jaune-vert comme le perroquet. Gāndhāra (Mib) est doré. Madhyama (Fa) est couleur de jasmin. 7.

Pañcama (Sol) est noir, Dhaivata (La) est jaune brillant, et Niṣāda (Sib) multicolore: toutes ont l'aspect qui leur convient.<sup>2</sup> 8.

```
श्वेतपद्मं षड्जवर्णं प . . . . . . . . । गान्धारः स्वर्णवर्णश्च मध्यमः ग्रुकवर्णकः ॥
पञ्चम: कृष्णवर्णश्च धैवत: स्यामकर्णक: । निपाद: पीतवर्णश्चेत्येष वर्णी वि निश्चय: ॥
                                                           (Abhinaya-lakṣaṇa, 2. 43-45)
पद्माभः पिञ्जरः स्वर्णवर्णः कुन्दप्रभोऽसितः । पीतः कर्पू विं १ र इत्येते वर्णाः पङ्जादिभिः स्वरैः ॥
                                                                  (Nāṭya-cūḍāmani, 166)
पद्मपत्रयमः षड्ज ऋषमः सूर्कापञ्जरः । कनकामस्तु गान्धारो मध्यमः कुन्दसन्निभः ॥
पञ्चमः कृष्णवर्णश्च पीतवर्णश्च घैवतः । निषादः सर्ववर्णोऽयमित्येते स्वरवर्णकाः ॥
                                                          (Dakṣiṇī-rāga-mālā, 46, p. 6)
पद्मपत्रप्रभः पङ्ज ऋषभः ग्रुकपिञ्जरः । कनकामस्तु गान्धारो मध्यमः कुन्दसप्रभः ॥
पञ्चमस्त भवेत्कृष्णः पीतकं घैवतं विदुः । निषादः सर्ववर्णः स्यादित्येते स्वरवर्णकाः ॥
                                                                (Samgīta-sārāvalī, p. 93)
पद्माभ: पिञ्चर: स्वर्णवर्ण: कुन्दप्रभ: सित: । पीत: कर्बुर इत्येते तेषां वर्णा निरूपिता: ॥
षड्जः कमलवर्णः स्याद्यप्रभः पिञ्जरस्तथा । गान्धारः स्वर्णवर्णः स्यान्मध्यमः कुन्दवर्णकः ॥
पञ्चमः सितवर्णः स्याद्धैवतः पीतवर्णकः । नैषादः कर्बुरो वर्णः सप्तवर्णा निरूपिताः ॥
                                                      (Samgita-makaranda, 1. 1. 30-32)
पङ्जं सरोजपत्राभमृषभं ग्रुकसन्निभम् । सुवर्णवर्णं गान्धारं मध्यमं कुन्दसोदरम् ॥
पञ्चमं जलदश्यामं धैवतं चम्पकप्रभम् । नानावर्ण वदन्त्यत्र निषादं स्वरवेदिनः ॥
                                                            (Samgīta-śiromani, 167-169)
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La couleur symbolique du lotus appelé padma est toujours le rouge.

<sup>. &</sup>lt;sup>2</sup> Le mot sita (blanc), comme couleur de la note Pañcama (Sol) dans le Saṃgita-makaranda, 1.30-32, est probablement une erreur de copiste pour asita (noir).

Il peut être intéressant de noter que, dans la musique chinoise de la même époque, la tonique (koung) est jaune, la seconde (shang) est blanche, la tierce (kyo) est bleue, la quinte (tchi) est rouge et la sixte (yù) est noire. La quarte et la septième ne font pas partie du système chinois.

## [षड्जः]

# ¹वायुः समुत्थितो नाभैः क्रोडस्य हृदयस्य च<sup>°</sup>। पार्श्वयोर्मस्तकस्यापि षण्णां षड्जः प्रजायते<sup>°</sup>॥ ९॥

```
<sup>1</sup>Les distigues 9 à 14 et 16a sont identiques à 3. 3b-3. 9a et à 10b du
Samgita-dāmodara, reproduit avec des variantes dans le Samgita-nārāyaṇa, 1.68-74.
      <sup>2</sup> वाय: संमर्दितो नाभेर्नाभ्याश्च हृदयस्य च*। (*नाड्यश्चेद्धदयस्पृश: Saṃgīta-nārāyaṇa)
      (Samgīta-dāmodara, 3. 3, cité aussi dans le Samgīta-nārāyana)
      Le deuxième vers est identique à celui du Gītālamkāra.
      <sup>3</sup> कण्ठोरस्तालुनासाम्यो जिह्वाया दशनादपि । षडभ्य: संजायते तेन षडुजस्वर इहोच्यते ॥
                                                                  (Samgīta-śiromani, 189)
       नासाकण्ठमुरस्तालुजिह्वां दन्तांश्च* संश्रित: । षड्भि: संजायते यस्मात्तस्मात् षड्ज इति स्मृत: ॥
                                  (*जिह्नादन्तांश्च Bharata-bhāsya)
        (Bharata-bhāṣya, 3. 26, Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 7, et Saṃgīta-sārāvalī, 22, p. 96)
       नासा च कण्ठोरस्ताञ्जिह्वादन्तास्तथैव च । षड्भिः संजायते यस्मात् तस्मात् षड्ज इति स्मृतः ॥
                                                                 (Svara-tālādi-lakṣaṇa, 56)
       नासा कण्ठ उरस्तालु* जिह्ना दन्तास्तथैव च ।
        **षड्भि: संजायते यस्मात् तस्मात् षड्ज इति स्मृत: ॥
                (*तालुजिहा **पड्रम्य: dans le commentaire du Samgita-darpana)
       (Samgīta-samaya-sāra, cité dans le commentaire de Simha-bhūpāla sur le
Samgita-ratnākara, 1.3.24, cité aussi dans le commentaire du Samgita-darpaņa,
1. 170-171)
       षण्णां स्वराणां जनकः षड्भिर्वा जन्यते स्वरैः । षड्भ्यो वा जायतेऽङ्गेभ्यः षड्ज इत्यभिधीयते ॥
       (Kallinātha, citant "Matanga et autres auteurs" dans le commentaire
du Samgīta-ratnākara 1. 3. 23)
        नासा कण्ठ उरस्ताञ्जिह्वादन्ताः परिस्फ्रटम् । पङ्भिः संजायते यस्मात [षड्ज इत्यभिधीयते]।।
(Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja,
        षड्भ्यो जात: षड्ज: ।
        नासां कण्ठमुरस्तालु जिह्वां दन्तांश्च संस्पृशन् ।
        षड्भ्यः संजायते यस्मात् तस्मात् षड्ज इति स्मृतः ॥
                                          (Amara-kośa, commentaire de Ksīra-svāmin)
        नासाकण्ठपुट(मुर?)स्ताञ्जिह्वादन्तांश्च संस्पृशन् ।
        षड्भ्य: संजायते यस्मात् तस्मात् षड्ज इतीरित: ॥
                                         (R\bar{a}ga-s\bar{a}gara, 1. 15)
        नासां कण्ठमुरस्तालु जिह्वां दन्तांश्च संस्पृशन् ।
        षड्ज: संजायते यस्मात् तस्मात् षड्ज इति स्मृत: 11
                                          (Saṃgīta-nārāyaṇa, 1. 67, p. 27)
         "कण्ठादत्तिष्ठते षड्ज:" (Nāradīya-šikṣā, 1. 5. 5, et Bṛhaddeśī, 85)
```

[Sadja (né des six) (Do)]

Un souffle s'élève du nombril, et Ṣadja (né-des-six) naît de six [emplacements]: [le nombril], la poitrine, le coeur, les deux côtés et la tête. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D'après la Nāradīya-sik,ā. 1.5.7, Ṣadja provient des six emplacements de l'émission vocale: nez, gorge, poitrine, palais, langue et dents.

Le Rāga-ratnākara, 2. 7, le Rāga-sāgara, 15, le Bharata-bhāsya, 3. 26, la Samgīta-sārāvalī, p. 96, le Samgīta-siromani, 189, le commentaire du Samgīta-darpana, 1. 170-171, ainsi que Simha-bhūpāla (commentaire du Samgīta-ratnākara), 1. 3. 23, et Kṣīrasvāmin (commentaire d'Amara-kośa) suivent la théorie de la Nāradīya-sīkṣā.

Le Saṃgīta-dāmodara, 3. 3-4, reproduit le texte du Gītālaṃkāra avec deux différences mineures, probablement erreurs de copistes. Le Saṃgīta-nārāyaṇa donne d'abord la version de la Nāradīya-śikṣā puis la version du Gītālaṃkāra qu'il emprunte au Saṃgīta-dāmodara.

Le sens originel du mot *Ṣadja* est probablement « né des six autres » ou plutôt « père des six autres », se référant à son rôle d'initiale dans la gamme de sept notes. Ce sens toutefois n'est mentionné que par quelques textes, en particulier Matanga, cité par Kallinātha, commentaire du *Ṣamgīta-ratnākara*, 1. 3. 23.

## [ऋषभः]

ैनाभिमूलाद्यदावर्त<sup>°</sup> उत्थितः कुक्षिमध्यतः° । ऋषभस्येव<sup>\*</sup> निर्याति हेलया ⁵ऋषभस्ततः° ॥ १० ॥

```
<sup>1</sup> Voir note 1, p. 52.
       <sup>2</sup> वर्ण Saṃgīta-dāmodara.
       <sup>3</sup> कुरुते ध्वनिम् Saṃgīta-dāmodara.
       4 वृषमस्येव Saṃgīta-dāmodara.
       <sup>5</sup> ऋग्भः स्मृतः Saṃgīta-dāmodara.
       <sup>6</sup> वायु: समुत्थितो नाभे: कण्ठशीर्घसमाहत: ।
        नदेद्दषभवद्यस्मात्तेनैक(ष)ऋषभः स्वरः ॥
                             (Samgita-śiromani, 190)
        वायु: *समुत्थितो नाभे: कण्ठताङ्समाश्रित:।
        जायते ऋषभश्चैव ऋषभोऽयमतन्द्रितः ॥
              (*समुच्छित: Catvā. rāga.)
    (Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja, 2. 8, et Catvārimśacchata-rāga-nirūpaṇa, 2. 3)
        नाभे: समुत्थितो वायु: कण्ठशीर्षसमाहत:।
        ऋषभन्नदते यस्माद्यभो विप्रकीतिंतः॥
                        (Svara-tālādi-lakṣaṇa, 57)
        शिरसस्त्व्रपभ: स्मृत: (Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 5)
        ऋप्रभ: शिरस: स्थित: (Bṛhaddeśī, 85)
        वाय: समुत्थितो नाभे: कण्ठशीर्षसमाहत:।
        नदत्यपभवद्यस्मात्तस्माद्दयभ उच्यते ॥
                             (Nāradīya-śikṣā, 1.5.8)
        नाभे: समुदितो वायु: कण्डचीर्यसमहन:।
        ऋषभं वदते यस्मात्तस्माद्दषभ ईरितः ॥
                             (Samgīta-sārāvalī, 11, p. 133)
        नाभे: समुत्थितो वायु: कण्ठशीर्षसमाहत:।
        नदत्यषभवद्यस्मात्तरमाद्दपभ ईरितः॥
      (Samgīta-samaya-sāra, cité par Simha-bhūpāla, commentaire du Samgīta-
ratnākara, 1. 3. 24)
        प्राप्नोति हृदयं शीवमन्यस्माहषभ: स्मृत: ।
        स्त्रीगवीषु यथा तिष्ठन्विभाति ऋषभो महान ।
        स्वरग्रामे समुत्पन्नः स्वरोऽयमृपभस्तथा ॥
     ("Matanga et autres" cités par Kallinātha, commentaire du Samgīta-
ratnākara, 1. 3. 23)
```

[Rsabha (le taureau) ( $R\acute{e}$ )]

Rsabha (le taureau) s'élève, comme un tourbillon, de la racine du nombril au milieu de la cavité du ventre et mûgit comme un taureau. 10.

¹ Le Saṃgīta-dāmodara donne varṇa pour āvarta; kurute dhvanim au lieu de kukṣi-madhyataḥ, et smṛtaḥ au lieu de tataḥ. Le sens devient: « Parce qu'il s'élève, en se jouant, comme un son articulé de la racine du nombril et résonne comme le mûgissement d'un taureau, on l'appelle Rṣabha (le taureau).» (Saṃgīta-dāmodara, 3.5)

D'après la  $N\bar{a}rad\bar{i}ya$ -śikṣā, 1. 5. 8, et autres textes: «L'air, s'élevant du nombril, frappe la gorge et la tête, mûgissant comme un taureau. Il est donc appelé le taureau (Ḥṣabha).»

D'après Matanga, cité aussi par Kallinātha (commentaire du Sangita-ratnākara, 1. 3. 23): « Arrivant au coeur plus rapidement que les autres il est appelé le taureau (Rṣabha). Il ressort parmi les autres notes comme un puissant taureau parmi les vaches, c'est pourquoi il est appelé Rṣabha.»

## [गान्धारः]

ैनाभे: 'समुत्थितो वायुर्गन्धस्रोतेन केवल्रम्'। 'सभ्रब्दो येन निर्याति गान्धारस्तेन कथ्यते ।। ११॥

```
<sup>1</sup> Voir note 1, p. 52.
     <sup>2</sup> समद्भतो Samgita-dāmodara.
     <sup>3</sup> गम्बश्रोत्रे च चालयन् Saṃgīta-dāmodara.
     4 सराब्दस्तेन Saṃgīta-dāmodara.
     <sup>5</sup> नादो गन्धं गन्धवहमियदन्वेति यत्स्फटम् ।
       तेन गान्धार एवासी स्वरो गान्धार उच्यते।।
                          (Samgita-śiromani, 191)
       नामे: *समुत्थितो वायु: **कण्ठे ताङ्समाश्रित:।
       गान्धारस्यापि हेतुत्वात्स्वयं गान्धार उच्यते ॥(*समुच्छितो, ** कण्ठ Catvā. rāga.)
   (Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja, 2. 9, et Catvārimsatcchata-rāga-nirūpaņa, 2. 4)
       वाय: समुत्थितो नाभे: कण्ठशीर्षसमाहत: ।
       गन्धर्वसुखहेतुत्वाद्गान्धारस्तेन हेतुना ॥
                          (Svara-tālādi-lakṣaṇa, 58, p. 7)
       वायः समुत्थितो नाभेः कण्ठशीर्षसमाहतः ।
        *नासागन्धावह: पुण्यो गान्धारस्तेन हेतुना ॥ (*नानागन्धवह: Bharata-bhāṣya)
     (Bharata-bhāṣya, 3. 26, Nāradīya-sikṣā, 1. 5. 9, Samgīta-sārāvalī, 23, p. 96)
      नाभेः पूर्ववत् । गन्धर्वसुखहेतुत्वाद्गान्धारस्तेन हेतुना ।
                          (Samgīta-sārāvalī, 12, p. 133)
       नामे: समुत्थितो * वायु: कण्ठशीर्षसमाहत:।
       गन्धर्वसुखहेतु: स्याद्गान्धारस्तेन हेतुना ** ॥ (*समुदितो : **कथ्यते commentaire du
          Samgita-darpana)
     (Samgīta-samaya-sāra, cité par Simha-bhūpāla, commentaire du Samgīta-
ratnākara, 1. 3. 24, et reproduit dans le commentaire du Sangita-darpaņa,
170-171)
        गान्धारस्त्वनुनासिक्य: । (Nāradīya-śikṣā, 1.5.5)
       नासायाश्चेव गान्धार: (Brhaddesi, 86)
        वाचं गानातिमकां धत्त इति गान्धारसंज्ञकः ।
     ("Matanga et autres" cités par Kallinātha, commentaire du Samgīta-
ratnākara, 1. 3. 23)
```

[Gāndhāra (note du nez) (Mib)]

Un souffle part du nombril et sort avec bruit par la seule voie du courant des odeurs (i.e. le nez, gandha). C'est pourquoi on l'appelle Gāndhāra (odorant). 11.

La Nāradīya-sikṣā, 1.5.9, reproduite également dans le Bharata-bāṣya, 1.3.26, et la Saṃgīta-sārāvalī, 23, p. 93, donnent: « Le souffle, partant du nombril, frappe la gorge et la tête. Chargé de parfums, il est [plein] de mérites et appelé, en conséquence, souffle de l'odorat (Gāṃ-dhāra).» Le commentateur Bhaṭṭa-śobhākara explique que le mot « tête » indique ici le nez.

Par ailleurs Simha-bhūpāla (commentaire du Saṃgīta-ratnākara) cite un vers similaire du Saṃgīta-samaya-sāra où le mot Gāndhāra est défini comme « faisant plaisir aux gandharva ou musiciens célestes ».

Kallinātha (commentaire du Saṃgīta-ratnākara) cite Mataṅga qui dit que cette note est appelée Gāndhāra en tant que « véhicule du langage musical ».

La tierce mineure chantée en partant de la tonique semble résonner dans le nez.

¹ Le ms. donne gandha-śrotrena (par le nez et l'oreille). Nous préférons la lecture gandha-srotena (par le souffle du nez) correspondant à l'idée du gandha-vahah (porteur d'odeurs) du Bharata-bhāsya, 3. 26, et de la Samgīta-sārāvalī, 23, p. 56 de notre ms. Mais le texte du Samgīta-dāmodara, qui reproduit le Gītālam-kāra avec de légères variantes, donne aussi gandha-śrotre ca cālayan (d'après notre ms.) ou gandham śrotre ca cālayan dans la citation qui en est donnée dans le Śabda-kalpa-druma.

## [मध्यमः]

ratnākara, 1. 3. 23)

¹मध्यमो मध्यमस्थानाच्छरीरस्य प्रजायते ै। नाभिमूलाच ैगम्भीरः किश्चित्तारः स्वभावतः ⁴॥ १२॥

```
<sup>1</sup> Voir note 1, p. 52.
      <sup>2</sup> स्थानाच्छरीरस्योपजायते Samgita-dāmodara.
      <sup>3</sup> नाभिमलाश्च ms.
      4 नाद: समृत्थितो नाभेहर:कण्ठसमाहत:।
        नामिं प्राप्तः पुनर्मध्यस्थानगो मध्यमः स्मृतः ॥
                                (Samgīta-śiromani, 192)
       उरसो मध्यम: स्वर: (Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 5, et Bṛhaddeśī, 86)
       नाभिहृत्कण्ठदेशे त तस्मान्मध्यम उच्यते ।
     (Catvāriņsacchata-rāga-nirūpaņa, 2. 5, et Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja,
2.10)
        वाय: समुत्थितो नाभेररो हृदि समाइत:।
        मध्यस्थानभवत्वाच मध्यमस्तेन कीर्तितः॥
                          (Svara-tālādi-lakṣaṇa, 59, p. 7)
        वायुः समुत्थितो नाभेहरो* हृदि समाहतः।
        नामिं प्राप्तो महानाद: ** मध्यमत्वं समरन्ते ॥ (*नामे: भरो ? Bharata-bhāṣya, **नादै:
Samgita-sārāvalī)
          (Bharata-bhāṣya, 3. 28, Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 10, Saṃgīta-sārāvalī, 24, p. 96)
        वाय: सम्दितो नाभेईदये च समाहत:।
        मध्यस्थानो भवेच्छब्दो मध्यमस्तेन कीर्तितः॥
                           (Samgita-sārāvalī, 12, p. 113)
        वायु: समुत्थितो नाभेईदिये च * समाहत: ।
        मध्यस्थानोद्धवत्वात्तु मध्यमस्तेन ** की.तेत: ॥ ( * हृद्येषु . * * त्वाच्च मध्यमस्तेन Samgita-darpana)
     (Samgīta-samaya-sāra, cité par Simha-bhūpāla, commentaire du Samgīta-
ratnākara, 1. 3. 24, et par le commentaire du Samgīta-darpaņa)
        स्वराणां मध्यमत्वाच मध्यमः स्वर इष्यते ।
      ("Matanga et autres" cités par Kallinātha, commentaire du Sangīta-
```

[Madhyama (note médiane) (Fa)]

Madhyama (Fa) provient du centre du corps. Venant de la racine du nombril, il est profond et un peu aigu par sa nature. 1 12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D'après la *Nāradīya-śikṣā*, 1.5.10, reproduite aussi dans le *Bharata-bhāṣya*, 3.28, la *Saṃgīta-sārāvalī*, 24, p. 96, et le *Saṃgīta-samoya-sāra*, cité par Siṃha-bhūpāla (commentaire du *Saṃgīta-ratnākara*, 1.3.24):

<sup>«</sup> Le souffle, partant du nombril, frappe la poitrine et le coeur. [Cette note] est appelée Madhyama car elle atteint le nombril avec un grand bruit.»

Kallinātha, dans son commentaire du Saṃgīta-ratnākara, 1.3.23, cite Mataṅga qui dit: « Cette note, étant la note centrale, est appelée Madhyama (note médiane).»

## [पञ्चमः]

## 'प्राणोऽपानः समानस्तु' उदानो व्यान एव च । एतेषां समवायेन जायते पश्चम[ः] स्वरः' ॥ १३ ॥

```
<sup>1</sup> Voir note 1, p. 52.
      ² समानश्च Samgita-dāmodara, 3. 7; j'aurais préféré la lecture समानस्तदानश्च.
      3 नाभिद्धत्कण्ठताल्बोष्टपञ्चकात्पञ्चमो भवेत ।
     (Catvārimśacchata-rāga-nirūpaņa, 2.5, et Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja,
2. 10)
       स्वरान्तराणां विस्तारं यो मिमीते स पञ्चमः।
        पाठक्रमेण गणने संख्यया पञ्चमोऽथवा ॥
     ("Matanga et autres" cités par Kallinatha, commentaire du Samgita-
ratnākara, 3. 23)
       वायु: समुस्थितो नाभेरुर:कण्ठशिरोहत:।
        पञ्चमस्थानसंजातः पञ्चमस्तेन संस्मृतः ॥
                             (Svara-tālādi-lakṣaṇa, 60, p. 7)
        वायः समुस्थितो नाभेररोहृत्व ण्ठशिरोहतः।
        *पञ्चस्थानस्थितस्यास्य पञ्चमत्वं विधीयते ॥ (*पञ्चस्थाने Saṃgita-sārā)
                            (Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 11, et Samgīta-sārāvalī, 25, p. 96)
        उरस: शिरस: कण्ठादृत्थित: पञ्चम: स्वर: ।
                            (Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 6, et Brhaddeśī, 86)
        वायः समुदितो नाभेरोष्ठकण्ठशिरोहृदि ।
        पञ्चस्थानसमुद्धतः पञ्चमस्तेन हंमतः ॥
                            (Samgīta-sārāvalī, 13 p. 133)
        वायुः समुस्थितो नाभेई त्कण्ठोर:शिरोहत: ।
        पश्चरंथानस्थितस्यास्य पञ्चमत्वं विधीयते ॥
                            (Bharata-bhāsya, 3. 29)
        वाय: समस्थितो नाभेरोष्ठकण्ठिशरोहृदि *।
        पञ्चस्थानसमुद्भतः पञ्चमस्तेन कीर्तितः ** ॥ (*हदः, **संमतः Samgita-darpana)
      (Samgīta-samaya-sāra, cité par Simha-bhūpāla, commentaire du Samgīta-
ratnākara, 1.3.24, et reproduit dans le commentaire du Samgīta-darpaņa 1.170-171)
        मस्त्राभिस्थितो वक्ष:कण्ठशीर्षाधराहत: ।
        पञ्चस्थानोद्भवो यस्मात्पञ्चमः कथितस्ततः ॥
                             (Samgīta-śiromani, 193)
```

[Pañcama (cinquième note) (Sol)]

Née de la combinaison des [cinq souffles vitaux]: Prāṇa (souffle respiratoire), Apāna (souffle excrétoire), Samāna (assimilation), Udāna (toux) et Vyāna (circulation), [cette] note est [appelée] Pañcama (des cinq). 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Sangīta-dāmodara, 3. 8, lui-même cité par le Sangīta-nārāyaṇa, 67-72, reproduit ce distique.

La Nāradīya-sikṣā, 1. 5. 11, reproduite dans la Saṃgīta-sārāvalī, 25, p. 96, ainsi que le Saṃgīta-samaya-sāra, cité par Siṃha-bhūpāla (commentaire du Saṃgīta-ratnākara, 1. 3. 24), et plusieurs autres textes expliquent:

<sup>«</sup> Le souffle, partant du nombril, frappe le coeur (ou la lèvre), la poitrine, la gorge et la tête. Provenant de cinq emplacements [cette note] est appelée Pañcama (des cinq).»

Kallinātha (commentaire du Saṃgīta-ratnākara, 1. 3. 23) cite Matanga qui dit: « Pañcama (la quinte) est l'intervalle qui mesure l'espacement des notes, de plus, si l'on compte les notes dans l'ordre, c'est la cinquième ».

## [धैवतः]

<sup>⁺</sup>गःवा नाभेरधोभागं° वस्ति <sup>°</sup>पाप्योद्भृतः पुनः । धावन्निव द्रुतं याति<sup>+</sup> कण्डदेशं च<sup>०</sup> घैवतः<sup>°</sup> ॥ १४ ॥

```
<sup>1</sup> Voir note 1, p. 52.
```

(Catvāriṃśacchata-rāga-nirūpaṇa, 2.6, et Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja, 2.11)

धीरस्यास्तीति धीवांस्तत्सवन्धी धैवत: समृत:।

यद्वा-षष्टस्थाने घतो यस्मात्ततोऽसौ धैवतो मतः ॥

("Matanga et autres" cités par Kallinātha, commentaire du Samgīta-ratnākara, 1. 3. 23)

षष्ठस्थाने भृतो यस्मात्ततोऽसौ घैवत: स्मृत: । (Svara-tālādi-lakṣaṇa, 61, p. 7)

तालुदेशात् समुत्पन्नो धैयतस्तु यशस्विनि ! ॥ (Bṛhaddeśī, 87)

ललाराह्मेवतं विद्यात (Nāradīya-śikṣā, 1.5.6)

नाभे: समुदितो वायुस्तालुकण्ठशिरोहृदि ।

तत्र स्थाने धृतो यस्मात्ततोऽसौ धैवतो मत: ॥

(Samgīta-sārāvalī, 14, p. 133)

नाभे: समुत्थितो वायु: कण्ठतालुशिरोहृदि ।

तत्त्तस्थानघृतो\* यस्मात्ततोऽसौ धैवतो मत: ॥ (\*स्थाने घृतो commentaire du Saṃgīta-darpaṇa)

(Samgīta-samaya-sāra, cité par Siṃha-bhūpāla, commentaire du Samgīta-ratnākara, 1. 3. 24, et aussi reproduit dans le commentaire du Samgīta-darpaṇa, 1. 170-171)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> भागे Saṃgīta-nārāyaṇa.

<sup>3</sup> प्राप्योर्ध्वमं Saṃgīta-dāmodara; प्राप्योर्ध्वम: Saṃgīta-nārāyaṇa.

<sup>4</sup> धावयन्निव यो याति Saṃgīta-dāmodara; धावन्निव च यो याति Saṃgīta-nārāyaṇa.

<sup>5</sup> कण्ठदेशाच्च ms.; कण्ठदेशं स Samgīta-dāmodara.

<sup>6</sup> स्वरान्दधात्ययं यदा धीमतामेष धैवत: । (Samgita-śiromaṇi, 194)

<sup>\*</sup> नामेर्ह्हदयसंभूतो घैवत: परिकीर्तित: । (\*नामिहृदय Catvā. rāga.)

[Dhaivata (harmonieux) (La)]

Partant du nombril vers le bas et atteignant l'anus, puis tirée de nouveau, elle se meut rapidement comme en courant (dhāvan) jusqu'à la gorge. C'est pourquoi [on l'appelle] *Dhaivata* (courant, ou harmonieux),<sup>1</sup> car il s'harmonise bien avec les notes précédentes. Certains le considèrent plus important que Niṣāda.<sup>2</sup> 14-15.

D'après Kallinātha (commentaire du Saṃgīta-ratnākara, 1.3.23) et d'après le Rāga-ratnākara, 2. 11, le Saṃgīta-śiromaṇi, 194, et autres textes, Dhaivata est ainsi appelé à cause de sa connection avec une personne modérée (dhīvān), ou parce qu'il occupe la sixième place (?)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce passage est reproduit dans le Saṃgūa-dāmodara, 3. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dans le système original de Nārada il semble que *Dhaivata* était la tonique, le « Soleil des notes ». Cette fonction passa ensuite à *Niṣāda*. Bhaṭṭa-śobhākara, commentant le texte de la *Nāradīya-śikṣā*, s'efforça d'appliquer à *Niṣāda* une partie de la définition de *Dhaivata*. Nānya-deva, suivant l'interprétation de Bhaṭṭa-śobhākara et trouvant la définition de *Dhaivata* incomplète, y incorpora la fin de la définition de *Pañcama*. Il en résulte une grande confusion dans le texte et les commentaires. Le *Gītālaṃkāra* semble faire allusion ici à l'existence des deux écoles (tonique *Dhaivata* et tonique *Niṣāda*).

# अतिसंघयते यस्मादेनान्पूर्वोत्थितान् स्वरान् । स्वमाहात्म्यं ततः केचित् पोच्चस्तिनपदः स्वरात् ।। १५॥

[निषादः]

पूर्वोक्ताः सर्व एवेते हेलया सप्तमे स्वराः । 'निषीदन्ति स्वरा यस्मान्निषादस्तेन कीर्तितः ॥ १६ ॥

<sup>1</sup> La Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 18-19, et la Samgīta-sārāvalī, 32-34, pp. 97-98, reproduisent le premier vers de ce distique et le deuxième du suivant. Les deux vers intermèdiaires sont remplacés par un vers différent attribuant le sens de ce premier vers à Dhaivata au lieu de Niṣāda. Nous devons nous rappeler que les noms de ces notes sont parfois intervertis et que, par conséquent, la fonction de tonique peut passer à Dhaivata.

अतिसन्धीयते यस्मादेतान्पूर्वोत्थितान्स्वरान् । तस्मादस्य स्वरस्यापि धैवतत्वं विधीयते ॥ निर्पादन्ति स्वरा यस्मान्निपादस्तेन हेतुना । सर्वाश्चाभिभवत्येप यदादित्योऽस्य दैवतम् ॥

(Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 18-19, et Saṃgīta-sārāvalī, 32, 34, p. 97-98)

मध्यमादीनां पूर्वोत्थितानां पूर्वमुत्पन्नानाम् अभिभवादितसन्धानान्निवारणान्निर्वाणादा अतो धैवत: रोधकरणात् निवारणात् पिवन्तीति पिदधाति ? यथा आदित्यो ग्रह्नक्षत्राणि रुणिद्ध एवम् । यथा निषादे निषीदन्तीव अन्तर्भवन्तीव स्वरा: तत्र पर्यवसानात् तेन च अभिभवोऽप्रसारणिमव क्रियते । सूर्येणेव ज्योतिषाम् । आदित्योऽस्य धैवतस्य निषादस्य च दैवतिमत्यर्थः ।

(Bhaṭṭa-śobhākara, commentaire de la Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 19)

अभिसन्धयते यस्मादेतान् पूर्वोदितान् स्वरान् । सोमबद्गुद्धिमापन्नो धवतः सोमदैवतः ॥ निषीदन्ति स्वरा यस्यां निषादस्तेन हेतुना । सर्वोश्चाभिभवत्येष यदादित्योऽस्य दैवतम् ॥

(Bharata-bhāṣya, 3. 13-14)

<sup>2</sup> निषीदत्यस्मिन् रागो निषादः, निषदोऽपि ।

(Amara-kośa, commentaire de Kṣīra-svāmin)

षड्जादयः षडेते च स्वराः सर्वे मनोहराः। निषीदन्ति यतो लोके निषादस्तेन कथ्यते॥

(Saṃgīta-dāmodara, 3. 9. 10)

निषीदन्ति स्वराः सर्वे निषादस्तेन कथ्यते।

(Bṛhaddeśī, 64; citée comme "Matanga et autres" par Kallinātha, commentaire du Saṇgīta-rainākara, 1. 3. 23)

निषीदन्ति पुन: सर्वे निषादस्तेन कथ्यते । (Saṃgīta-kautuka, 95)

निषीदन्ति स्वरा यस्यां निषादस्तेन हेतुना । सर्विश्चामिभवत्येष यदादित्योऽस्य दैवतम् ॥

(Bharata-bhāṣya, 3. 14)

निषीदन्ति स्वरा अत्र निषादस्तेन हेतुना । (Saṃgita-Siromaṇi, 194)

निषादस्त समुत्पन्नो विज्ञेय: सर्वसन्धित: (Brhaddesi, 87)

[Nisāda (assis) (Sib)]

Toutes les autres notes, déjà mentionnées, trouvent aisément leur repos dans ce septième son, c'est pourquoi on l'appelle Niṣāda (assis). 16.

La Nāradīya-sikṣā, 1. 5. 19, explique que « toutes les notes reposent sur Niṣāda et y trouvent leur signification et que sa divinité est le Soleil», en faisant ainsi indubitablement la tonique.

Le commentateur de la Nāradīya-sikṣā, Bhatta-sobhākara, explique que toutes les autres notes, quand on les attaque, sont absorbées par celle-ci comme si elles étaient contenues en elle.

Dans le Gītālamkāra, Niṣāda ne semble pas jouer ce rôle de tonique.

```
निषीदन्ति स्वराः सर्वे निपादस्तेन कथ्यते । (Svara-tālādi-lakṣaṇa, 61, p. 7)
        नामे: सुर्वस्थितो वाय: कण्ठताङ्किरोहत:।
        निषीदन्ति स्वराः सर्वे निपादस्तेन कथ्यते ।
                          (Samgīta-sārāvalī, 15, p. 133)
        पड्जादय: पडेतेऽत्र स्वरा: सर्वे मनोहरा: ।
        निषीदन्ति यतो लोके निषादस्तेन कथ्यते ॥
             (Samgīta-nārāyaṇa, 1.74, citant le Samgīta-dāmodara, 3.9-10)
        नाभे: समत्थिते वायौ कण्ठताह्रशिरोहते।
        निषीदन्ति स्वराः सर्वे निपादस्तेन कथ्यते ॥
        (Samgīta-samaya-sāra, cité par Simha-bhūpāla, commentaire du Samgīta-
ratnākara, 1. 3. 24)
        नाभिहत्कण्ठताल्बोष्ठजिह्वादन्तनिपादभित ।
        (Catvārimsacchata-rāga-nirūpana, 2. 6, et Rāga-ratnākara de Gandharva-rāja,
2.11)
        विद्यानिषादं सर्वसन्धिजम् । (Nāradīya-śikṣā, 1.5.6)
        नाभिहृत्कण्ठतालुषु नासादन्तोष्ठयोः क्रमात् ।
        षड्जश्चार्षभगान्धारौ मध्यमः पञ्चमस्तथा ॥
        घैवतश्च निषादश्च स्वरा: सप्त प्रकीर्तिता:।
                          (Samgīta-makaranda, 1. 1. 11-12)
        5
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir: Samgīta-dāmodara, 3. 10, Bharata-bhāsya, 3. 13, etc.

## [स्वर-जातिः]

'पश्चमो मध्यमः षड्जो विपा एते स्मृतास्त्रयः' । ऋषभो धैवतश्चापि विज्ञेयौ अत्रियावुमौ ॥ १७॥

'गान्धारस्तु तथा वैदयो निषादो दृषस्रः स्मृतः । स्वजातौ पुष्टिमायान्ति स्वनाम्ना प्रायशो यतः ॥ १८ ॥

शुद्रत्वं विद्धि चार्धेन पतितत्वान्न संशय: || (\*वे स्मृतौ Saṃgita-sārāvali)

(Nāradīya-śikṣā, 1.4.4, et Saṃgīta-sārāvalī, 7, p. 93)

गान्धारश्च निषादश्च वैश्यावर्धेन संस्मृतौ । अर्धेन पतितत्वाच श्रूद्रावेतौ प्रकीर्तितौ ॥ (Bharata-bhāṣya, 3. 5. 6)

मध्यमः पञ्चमः पञ्चमः पञ्चम् ब्राह्मणजातयः । क्षत्रजाताविह प्रोक्तौ स्वरावृष्ठमधेवतौ ॥ स्वरो निपादगान्धारौ वैश्यजाती समीरितौ । अन्तरः काकली चैव श्रृद्रजातिः प्रकीर्तितः ॥ (Samgita-siromani, 170-171)

पञ्चमस्योत्कर्पाद् नध्यनार्वाक्ष प्रामत्वाद्वाह्मणत्वमुक्तर्षसामान्यात्। ऋषभधैवतयोश्च बलयोगात् क्षत्रियत्वम् । गान्धारस्य मध्यमादवरोहाद् धैवताच्च निषादस्यावरोहाद् वैदयत्वं ग्रुद्धत्वं च प्रतिपाद्यते ।

(Bhaṭṭa-śobhākara, commentaire de la Nāradīya-śikṣā, 1. 4. 3-4)

समपा ब्राह्मणा जेया: क्षत्रियौ च रिघों मतौ । वैश्यजाती गनी जेयी श्द्रा: स्युर्विकृता: स्वरा: ॥ इति स्वरगता जाति: प्रवदन्ति मनीषिण: । (Samgīta-pārijāta, 86-87)

ब्रह्मजाती समो जेयो रिधो क्षत्रियजातिकौ । निगी वेश्याविति प्रोक्तो पञ्चम: ग्रुद्रजातिक: ॥

(Saṃgīta-makaranda, 1. 1. 29)

ब्राह्मणाः समपा ज्ञेया रिधौ क्षत्रियजातिजौ । निगौ वैश्याविति प्रोक्तौ काकल्यश्यूद्रजातयः ॥ (Nāṭya-cūḍāmaṇi, 164)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique et le suivant se retrouvent, avec des variantes mineures, dans la Nāradīya-śikṣā, 1.4.3-4, la Samgīta-sārāvalī, 6. p. 93, le Gāna-śāstra, 45-46 et le Bharata-bhāṣya, 3.5.6.

² षड्ज इत्येते ब्राह्मणा: स्मृता:।
(Nāradīya-śikṣā, 1. 4. 3, Saṃgīta-sārāvalī, 6, p. 93, Bharata-bhāṣya, 3. 5)
पञ्चमो मध्यम: षड्जस्त्रय एते द्विजा: स्मृता:। (Gāna-śāstra, 45)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> इत्येती Nāradīya-śikṣā et Saṃgīta-sārāvalī.

Le premier vers se trouve dans le Gāna-śāstra, 46, mais pas le second. गान्धारश्च निषादश्च वैदयावर्धेन \*तत्समी ।

<sup>&</sup>quot;ब्राह्मणाः समपञ्चमाः। रिधौ तु क्षत्रियों श्रेयों वैश्यजाती निगों मतौ।। ग्रुद्रावन्तरकाकल्यौ स्वरौ " (Samgita-ratnākara, 1. 3. 53-54, Samgita-darpaṇa, 1. 84-85, Saṃgita-sārāmṛta, 16, p. 3, Śiva-tattva-ratnākara, 6. 7. 26-27)

[Svara-jāti (caste des notes)]

Pañcama (Sol), Madhyama (Fa) et Ṣadja (Do) sont tous trois des prêtres. Ṣṣabha (Ré) et Dhaivata (La) sont tous deux connus comme des chevaliers. 17.

Gāndhāra (Mib) est un marchand et Niṣāda (Sib) un ouvrier. Ils ont grandi dans leur caste et sont fameux par leurs noms. 18.

Dans leur ensemble ces considérations impliquent les gammes de tonique différentes et peuvent être utiles pour déterminer les échelles modales.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Saṃgīta-ratnākara, 1. 3. 53-54, le Saṃgīta-pārijāta, 86-87, le Nāṭya-cūḍā-maṇi, le Saṃgīta-darpaṇa, 1. 84-85, le Saṃgīta-sārāmṛta, p. 3, le Śiva-tattva-ratnākara, 6. 7. 26-27, le Saṃgīta-śiromaṇi, 170-171, et bien d'autres textes incluent la note Niṣāda parmi les marchands et font des ouvriers des notes intermédiaires (kākalī et antara).

Le Samgita-makaranda, 1. 29, compte Niṣāda parmi les marchands et fait de Pañcama un ouvrier. La Nāradīya-śikṣā, 1. 4. 3-4, le Bharata-bhāṣya, 3. 5-6, et la Saṃgita-sārāvalī, p. 93, considèrent Gāndhāra et Niṣāda comme en partie marchands et en partie ouvriers car ils sont abaissés (patita).

Bhatṭa-śobhākara, le commentateur de la Nāradīya-śikṣā, explique que: « par sa position élevée, Pañcama, et parce qu'elles sont les initiales des gammes-de-bases, Ṣadja et Madhyama, sont de la caste des brâhmes. Par leur force, Rṣabha et Dhaivata sont des chevaliers. Parce que Gāndhāra est en dessous de Madhyama, et Niṣāda sous Dhaivata, ils sont en partie marchands, en partie de la plus basse caste.» Ceci implique que l'ordre des notes Niṣāda et Dhaivata est bien inversé dans le système de la Nāradīya-śikṣā.

ैमयूरः षड्जमाख्याति गावो रम्भन्ति वैचर्षभम् । ' ंअजाविके तु गान्धारं ंक्रौश्चो वदति मध्यमम् ॥ १९ ॥ ंवसन्ते किल्रं संपाप्ते पश्चमं कोकिलोऽन्नवीत् । धेवतं पाद्द्रां निषादं धेवतं प्राह्म निषादं धेवला स्वरम् । २०॥

² षड्जं मयूरो वदति Nāradīya-sikṣā, et Siva-tattva-ratnākara; पड्जं वदति मयूरो Kohala, Bṛhaddesī (commentaire) et Saṃgīta-sārāvalī. ३ चार्पभम् ms.

4 गावस्त्वृषममाषिण: Siva-tattva-ratnākara ; ऋषमं चातको वदेत् Kohala et Bṛhaddeśī (commentaire).

<sup>5</sup> अजाविकं Gāna-śāstra et Śiva-tattva-ratnākara; अजा वदन्ति Kohala et Bṛhaddeśī (commentaire). <sup>6</sup> क्रीञ्च: क्रणति Gāna-śāstra et Śiva-tattva-ratnākara.

- <sup>7</sup> Même distique avec de légères variantes dans la Nāradīya-sikṣā, 1. 5. 4, la Saṃgīta-sārāvalī, 19, p. 95, le Gāna-sāstra, 47, le Siva-tattva-ratnākara, 6. 7. 34, et Kohala, cité dans le commentaire de la Bṛhaddesī.
  - <sup>8</sup> वसन्तकाले *Gāna-śāstra*.

<sup>9</sup> पुष्पसाधारणे काले Nāradīya-śikṣā, Samgīta-sārāvalī, Śiva-tattva-ratnākara et Kohala cité par la Bṛhaddeśī (commentaire).

10 कोकिल: पञ्चमं वदेत् Kohala et Bṛhaddeśi; कोकिलो रीति पञ्चमम् Gāna-śastra; कोकिलो वक्ति पञ्चमम् Saṃgīta-sārāvalī; पिको वक्ति च पञ्चमम् Nāradiya-śikṣā; पिक: कूजित पञ्चमम् Śiva-tattva-ratnākara.

11 धैवतं हेपते वाजी Śiva-tattva-ratnākara.

12 विक्त Nāradīya-sikṣā et Saṃgīta-sārāvalī.

<sup>13</sup> निखादं ms.

14 विक्त कुञ्जर: Nāradīya-sikṣā et Saṃgīta-sārāvalī; बृह्यते गजः Siva-tattva-ratnākara.

15 मयूरवृषभन्छागीक्रोष्टु [क्रौञ्च ?] कोकिलवाजिन:। मातङ्गश्च क्रमेणाहुः स्वरानेतान्सुदुर्गमान्।। (Saṃgīta-dāmodara, 3. 2. 3)

षड्जं रौति मयूरो हि गावो नर्दन्ति चर्षभम् । अजा विरौति गान्धारं क्रौञ्चो नदति मध्यमम् ॥ पुष्पसाधारणे काले कोकिलो रौति पञ्चमम् । अश्वश्च धैवतं रौति निवादं रौति कुञ्जर: ॥ (Nārada, cité dans le commentaire du Saṃgīta-darpaṇa, 1. 170-171)

शिखी चातो ह्यजः क्रौञ्चः पिकदर्दुरकुञ्जराः। सप्तस्वरसमालापा इति रागविदो विदुः॥ षड्जं मयूरो वदित ऋपमं चातको वदेत्। अजो वदित गान्धारं क्रौञ्चः क्रणित मध्यमम्॥ (निषादं बृंहते नागो धैवतं दर्दुरो वदेत्)। ऋतौ वसन्तसमय पिको वदित पञ्चमम्॥

(Catvāriṃṣṭacchata-rāga-nirūpaṇa, 1. 30-32) षड्जो वेदे[वेद्यो ?] शिखण्डा[ण्ड्या?]स्ये ऋपमः स्यादजामुखे ।

गावो रम्भन्ति गान्धारं क्रीञ्चाश्चीव तु मध्यमम् ॥ कोकिल: पञ्चमं ब्रृते निवादं तु वदेद्गज: । आश्वश्च धैवतो श्रेयः स्वरा: सप्तेति गीयते ॥ (Yājñavalkya-siksā, 8-9)

तथा च कोहल:, महेश्वर:--

षड्जं वदति मयूर ऋषमं चातको वदेत् । अजा वदन्ति गान्धारं क्रौञ्चो वदति मध्यमम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Même distique dans la Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 3, le Gāna-śāstra, 47, le Śiva-tattva-ratnākara, 6. 7. 33, et la Sangīta-sārāvalī, 18, p. 95, cité comme "de Kohala" dans le commentaire de la Bṛhaddesī, 63, p. 13.

Le paon crie Sadja (Do). Le taureau mugit Rsabha (Ré). Le bélier (et le mouton) [bèlent] Gandhara (Mib), le coq chante Madhyama (Fa). 19.

Le Kokila (coucou indien) dit Pañcama (Sol) quand le printemps arrive, le cheval hennit Dhaivata (La) et l'éléphant [fait entendre] Nisāda (Sib).1 20.

L'Aumāpata, 3. 17-18, attribue le rugissement du lion à Madhyama.

Une citation de Sārnga-deva, dans le Sangīta-sārāmṛta, attribue la note Rsabha au taureau et non pas au Cātaka comme dans le texte imprimé.

```
पुष्पसाधारणे काले कोकिल: पश्चमं वदेत्। पानृद्काले तु संपाप्ते धैवतं दर्दरो वदेत्॥
सर्व(ता?दा) च तथा देवि! निषादं वदते गजः । (Brhaddesi, commentaire, 63. p. 13)
मयूरचातको छागक्रौञ्चौ कोकिलदर्दुरौ । गजश्च षड्जप्रमुखानुचरन्ति कमात्स्वरान् ॥
                                                             (Samgīta-śiromani, 165)
मयुरश्चातकश्चेति अजा क्रीञ्चो हि कोकिल: । दर्दुर: कुञ्जरश्चेति स्वराणां च रटन्ति ते ॥
                                                           (Samgita-sārāvalī, 3. p. 7)
मयरवृषमी मेषः सिंहकोकिलवाजिनः । गजश्चेति स्वराः प्रोक्तास्तत्तन्मेत्रीसुखप्रदाः ॥
                                                                 (Aumāpata, 20. 5-6)
पङ्जो मयुरनादश्च ऋषभो गोवृषध्वनि:। अजध्वनिस्तु गान्धारो मध्यमं सिंहनादवत् ॥
पञ्चमं कोकिलानादं धैवतं वाजिशब्दवत् । निषादं गजनादं च इत्येष खरसंभवः ॥
                                                               (Aumāpata, 3. 17-18)
मेघनिघोषसदृशं षड्जमाहः शिखण्डिनः । यस्माद्रूषभमादत्ते तस्माद्रूषभ उच्यते ॥
अजश्राविश्च कामार्ती गान्धार प्राहतुः स्वरम् । मदोन्मत्तः सदा क्रौञ्चो भाषते मध्यमं स्वरम् ॥
पुष्पसाधारणे काले पिको वदति पञ्चमम् । वसन्ते सप्तयो हृष्टा भाषन्ते धैवतं पुनः ॥
मदोन्मत्तगजेन्द्राणां क्रोधसंरक्तचक्षुषाम् । स्वरो निपादः प्रथमः श्रूयते कण्ठगजितैः ॥
                                                          (Bharata-bhāṣya, 3. 15-18)
मयुरस्य स्वरः षड्जो वृषभो वृषभध्वनिः । अजाविकं तु गान्धारं कौञ्चः कणित मध्यमम् ॥
पञ्चमं कोकिलो वक्ति घैवतं हेवते हय:। निषादं जपते हस्तीत्येषोऽत्र स्वरसंभव:॥
                                                       (Abhinaya-laksana, 2. 42-43)
पड्जं मयूरो वदति चातको ! ऋषमं तथा । अजा विरौति गान्वारं क्रौद्धः कणित मध्यमम् ॥
पुष्पसाधारेंणे काले पिक: कुजित पञ्चमम् । अश्वाश्च घैवतं चैव निषादं च गजस्तथा ॥
                                                  (Samgita-makaranda, 1. 1. 13-14)
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Nāradīya-śikṣā, 1. 5. 4-5, donne, avec des variantes mineures, ces mêmes vers qui se retrouvent aussi dans le Rāga-sāgara, 1. 16-17, le Gāna-śāstra, 46-47, le Siva-tattva-ratnākara, 6. 7. 33-34, la Sangīta-sārāvalī, p. 95, —bien que dans un autre passage (page 7 de notre ms.) ce dernier ouvrage attribue la note Rsabha à l'oiseau Cātaka, comme le font le Samgita-makaranda, 1. 1. 13-14, et le Samgitasudhākara, 1. 58. La Bṛhaddeśī, citant Kohala (commentaire, 63), le Saṃgītaratnākara, 1. 3. 46-47, le Samgīta-kāmada, 249, le Gīta-prakāśa, 5. 101, le Rasakaumudī, 1. 49, le Samgīta-śiromaṇi, 165, le Samgīta-darpaṇa, 1. 169-171, le Samgītasāroddhāra, 1. 14-15, le Samgīta-kautuka, 103-104, le Gāndharva-veda, 115-116, le Catvārimśacchata-rāga-nirūpaṇa, 30-32, le Rāga-ratnākara, 2. 3-4, et la Dakṣiṇī-rāgamālā, 47-48, attribuent la note Rsabha au Cātaka et le Dhaivata à la grenouille.

## [स्वर-द्रष्टारः]

'अग्निगीतः स्वरः षड्ज<sup>°</sup> ऋषभो ब्रह्मणा स्वयम् । गान्धारो रात्रिनाथेन विष्णुना चैव मध्यमः ॥ २१ ॥

पश्चमो नारदेनैव 'शेषौ तुम्बुरुणा स्वरौ'।

[स्वराणां वेदाः]

षड्जश्र ऋषभश्रेव क्ऋग्वेदः परिकीर्तितः ॥ २२ ॥

( कहाणोदित: Bṛhaddeśī et Svara-tālādi-lakṣaṇa) (Saṃgīta-sārāvalī, 27-29, p. 97,

Nāradīya-sikṣā, 1. 5. 13-15, Svara-tālādi-lakṣaṇa, 73-74, Bṛhaddesī, 81-83) अग्निब्रेह्मा मृगाङ्कश्च लक्ष्मीशो नारदो सुनि: । तुम्बरुधनदश्चेति ते सप्तस्वरदर्शिन: ॥

(Saṃgīta-pārijāta, 91)

विह्निच।: शशाङ्कश्च लक्ष्मीकान्तश्च नारदः। ऋषयो दहशुः पञ्च षड्जादीस्तुम्बुरुर्धनी ॥
(Saṃgīta-ratnākara, 1.3.56-57, Saṃgīta-darpaṇa, 1.88, Saṃgīta-sārāṃrta.
3, p. 16, Šīva-tattva-ratnākara, 6.7.29-30)

विह्नविधाः शशाङ्कश्च लक्ष्मीनाथस्तथैव च । नारदस्तुम्बुरुश्चैव षड्जादिऋषयस्तथा ॥ (Nāṭya-cūḍāmaṇi, 168-169)

विह्नर्विधाता च निशाकरश्च लक्ष्मीपतिश्चाप्यथ नारदश्च। सप्त स्वरांस्ते ददृशुर्मुनीन्द्राः स तुम्बुर्स्यक्षपतिः क्रमेण॥

(Saṃgīta-sudhā, 1. 171-172)

दक्षोऽत्रि: कपिलक्षेव वसिष्ठो भार्गवस्तथा । नारदस्तुम्बुरुश्चेव षड्जादीनामृषीश्वरा: ॥ (Saṃgīta-makaranda, 1. 37)

गीतोऽभिना स्वरः षड्ज ऋषभो ब्रह्मणोर्दितः । गीतः सोमेन गान्धारो विष्णुना मध्यमः स्वरः ॥ पञ्चमश्च स्वरो गीतो नारदेन महात्मना । धैवतश्च निषादश्च गीतौ तुम्बुरुणा पुरा ॥ (Bharata-bhāṣya, 3. 9-11)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les distiques No. 21 à 23a se retrouvent avec des variantes dans le Gāna-śāstra, 48-51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> अप्तिना गीयते षड्ज: dans le Gāna-śāstra, 48.

<sup>3</sup> रोपास्तुम्ब्रुणा स्वरा: ms.; रोषौ तुम्ब्रुणा स्वयम् Gāna-śāstra.

अग्निगीतः स्वरः षड्ज ऋषभो \*ब्रह्मणोच्यते । सोमेन गीतो गान्धारो विष्णुना मध्यमः स्वरः ॥
 पञ्चमस्तु स्वरो गीतो नारदेन महात्मना । धैवतश्च निषादश्च गीतौ तुम्बुरुणा स्वरौ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ऋग्वेदे परिकीर्तितः ms.; ऋग्वेदः परिकोर्तितः Gāna-śāstra.

#### [Divinités des notes]

Ṣadja (Do) fut chanté par le dieu-du-feu (Agni), Ṣṣabha (Ré) par le Seigneur-de-l'immensité (Brahmā), Gāndhāra (Miþ) par le Maître-de-la-nuit (la lune), Madhyama (Fa) par l'Omniprésent (Viṣṇu). 21.

Pañcama (Sol) par [le sage] Nārada, les notes restantes (La et Sib) par [le musicien céleste] Tumburu. 22a.

#### [Notes des Veda]

Les notes Ṣadja (Do) et Ṣṣabha (Ré) sont [les notes] bien connues du Ḥg-Veda (Hymnes). 22b.

¹ La Nāradīya-sikṣā, 1. 5. 13-15, la Bṛhaddesī, 81-83, le Bharata-bhāsya, 3. 9-11, la Saṃgīta-sārāvalī, p. 97, le Svara-tālādi-lakṣaṇa, 73-74, le Saṃgīta-ratnākara, 1. 3. 56-57, le Saṃgīta-darpaṇa, 1. 88, le Saṃgīta-sārāmṛta, p. 16, le Śiva-tattva-ratnākara, 6. 7. 29-30 et le Nāṭya-cūḍāmaṇi, 168-169, en des vers similaires, font les mêmes attributions.

Le Saṃgīta-sudhā, 1.171-172, et le Saṃgīta-pārijāta, attribuent Niṣāda à Kubera (Maître des trésors) par suite d'une erreur, ayant pris les notes Dha et Ni pour le mot Dhanī (riche) dans le Saṃgīta-ratnākara.

Le Saṃgīta-makaranda, 1. 37, attribue les sept notes aux sept sages Dakṣa Atri, Kapila, Vasiṣṭha, Bhārgava, Nārada et Tumburu.

धैवतो मध्यमश्रैव यजुर्वेदात्मकावुभौ । ैगान्धारः पञ्चमश्रेव सामवेदात्मकौ मतौ ॥ २३ ॥

निषादः मोच्यते तज्ज्ञैरथर्वणसमुद्धवः । एते सप्त स्वराः पोक्ता यैव्यप्तिं सकलं जगन् ॥ २४ ॥

विज्ञातच्या बुधैः सम्यग्गीतशास्त्रविशारदैः ॥ २५ ॥

इति स्वरलक्षणाध्यायश्चतुर्थः

(Gāna-śāstra, 52-58)

¹ पञ्चमश्च निपादश्च Gāna-śāstra, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> गान्धारो? ऋषमश्चैव सामवेदात्मक: स्मृत: Gāna-śāstra, 51.

<sup>3</sup> ऋग्वेदमाहु: षड्जस्य तथा तमृषभस्य च । गान्धारमध्ययो: प्रोक्तो यजुर्वेदो मनीषिभि: ॥ सामवेदस्य वेत्तारी स्वरी धैवतपञ्चमौ । अथ[र्ष]वेदवेत्तारं निषादं मुनयो जगु:॥

<sup>(</sup>Samgīta-śiromani, 117-178)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> घेवत: Gāna-śāstra, 51.

<sup>5</sup> अन्यच—
ऋग्वेदजो नासिकयोः स्थितश्च षड्जस्वरो वह्नयधिदैवतश्च ।
घनागमानन्दितनीलकण्ठिनिनादतुल्यो मुनिभः प्रदिष्टः ॥
ऋग्वेदजः कण्ठभवो विरिञ्चिदेवः स्वरस्यास्यर्धभाभिधस्य ।
मुनिप्रदिष्टः सुरभेर्गभोरनादानुकारी जनिचत्तहारी ॥
उरःसमुत्थः किल सामजन्मा गान्धारनामा स्वर इन्द्रदेवः ।
प्रशस्तवस्तध्वननानुकारी संगीतशास्त्रेर्निरधारि धीरैः ॥
तात्र्रत्थितः सामसमुद्भवोऽपि स्यान्मध्यमाख्यो हरिदैवतश्च ।
क्रौञ्चोच्चनादानुकृतिः स्वरोऽयमावेदितो नाट्यविदां विरष्ठैः ॥
दन्तोत्थितः पञ्चमनामधेयो यजुर्भवो नारददैवतश्च ।
वसन्तकाले प्रकटीकरोति पिकस्वरं तं मधुराभिरामो ॥
अथर्वजातो रसनासमुत्थः स्याद्वैवतस्तुम्युरुदैवतश्च ।
संतिस्वरोऽयं कथितो मुनीन्द्रैः सुरासुराणां हृदयं जहार ॥
यजुर्भवो नाभिसमुत्थितोऽपि स्वरो निषादो गजराजशब्दः ।
संगीतिविद्यागुरुतुम्युरुश्च सदा विनोदी स हि तस्य देवः ॥

Les 'notes Dhaivata (La) et Madhyama (Fa) sont toutes deux celles du Yajur-Veda (Rituels).

Les notes Gāndhāra (Miþ) et Pañcama (Sol) sont essentiellement du Sāma-Veda (Psalmodies). 23.

Les spécialistes disent que Niṣāda (Sib) appartient à l'Atharva (Rites-magiques).¹

Ainsi ont été décrites les sept notes qui se rencontrent partout dans l'univers. 24.

Elles doivent êtres étudiées par les sages, experts dans la théorie musicale. 25.

Fin du chapitre quatre « Définition des notes ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Gāna-śāstra, qui reproduit par ailleurs fidèlement le Gītālamkāra, donne des notes différentes pour le chant des Veda, impliquant probablement des différences dans l'échelle musicale aux époques où furent écrits les deux ouvrages.

## पञ्चमोऽध्याय:

## [ग्रामलक्षणम् ]

## 'यत्र सभ्यः" स्वरग्रामं हेलया गायति स्फुटम् । स 'ग्रामस्त्वित विज्ञेयस्तस्य भेदास्त्रयः स्मृताः' ॥ १ ॥

<sup>1</sup> Sous le nom de Vādi-matta-gajānkuśa, ce chapitre est cité en entier dans le Bharata-kośa, p. 189-190, et dans le Journal of the Andhra Historical Research Society, vol. XI, 3e et 4e parties, p. 178, et vol. III, lère partie, p. 26.

3 Le Bharata-kośa donne la lecture ग्रामश्रुतिविज्ञेय: Le ms. donne ग्रामस्तुतिविज्ञेय: D'après le sens, comme d'après les autres textes, la lecture correcte ne peut être que ग्रामस्त्विति विज्ञेय: que nous avons adoptée.

<sup>4</sup> Pour la définition des grāma, voir Nātya-śāstra, p. 433 (édition de Bombay), Bṛhaddeśi, 89-92, Saṃgīta-ratnākāra, 1. 4. 1-7, Saṃgīta-makaranda, 1. 1. 49-56, Saṃgīta-darpaṇa, 1. 75-82.

ग्राम: स्यात् स्वरसंदोहो मूर्च्छनादिभिराश्रित:। (Rasa-kaumudi, 1. 57)

ग्राम: स्वरसमूह: स्यात्त्रिविध: स प्रकीतिंत: । (Saṃgīta-sāroddhāra, 1. 17)

ग्रागः स्वरसमूहः स्यान्मूर्च्छना तु स्वराश्रया । (Saṃgīta-makaranda, 1. 1. 49)

ग्राम: स्वरसमूह: स्यान्मू=र्छनादेस्समाश्रय:। (Siva-tattva-ratnākara, 6. 7. 35 et Samgita-ratnākara, 1. 4. 1)

त्रयो ग्रामाः स्वरास्त्रत तन्मे ब्रूहि महेश्वर ।

#### ईश्वर उवाच--

नाभिमध्ये स्थितं घोरं मन्द्रकं हृदये स्थितम् । कण्ठदेशे स्थितं तारं त्रयो ग्रामाः प्रकीर्तिताः ॥

(Nāda-dīpaka, 71-72)

#### अथ ग्रामलक्षणम्—

प्रामास्त्रीणि प्रवक्ष्यामि तारमन्द्रादिघोरकम् । पङ्जकःप्रभगन्धारनादग्रामद्वितीयकम् ॥ एकैकं दह्यमानं तु त्राहि मां च महेश्वर । गर्जिते त्रिपुरलोकानां प्रामस्तत्रेव जायते ॥ नामिमूले स्थितो घोरो मन्द्रको हृदये स्थितः । शिरोगतस्तथा तारस्त्रयो ग्रामाः प्रकीर्तिताः ॥ (Samgita-sārāvalī, 3-5, p. 6)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> सभ्या ms.

#### CHAPITRE V

#### [DÉFINITION DES BASES-DE-GAMMES (GRĀMA)]

Lorsque l'accompagnement (sabhya) chante clairement, avec facilité, un groupe de notes [fondamentales], on appelle ce [groupe] base-de-gammes (grāma).¹ Traditionnellement [ces bases-de-gammes] sont au nombre de trois. 1.

Commentant un distique presque identique du Saṃgīla-ratnākara, Kallinātha (1. 4. 1-7) explique le mot ādi (et autres) comme signifiant: tāna (figures-mélodiques), varņa (mouvement-mélodique), alaṃkāra (ornements), jāti (modes), etc.

La Saṃgīta-sārāvalī, le Nāṭya-cūḍāmaṇi et le Saṃgīta-siromaṇi sont les seuls ouvrages existants qui, à ma connaissance, définissent les grāma selon le même système que le Gītālaṃkāra. Dans la Saṃgīta-sārāvalī nous lisons: « Nous définissons les trois bases-de-gammes (grāma) provenant de l'octave-aiguë (tāra), l'octave-grave (mandra) et l'octave-profonde (ghora), accompagnant les groupes-sonores (nāda-grāma) [partant] de Ṣaḍja (Ut), Ṣṣabha (Ré) et Gāndhāra (Miþ).

Ces grāma sont nés, un par un, lorsque chacune des trois cités [volantes] incendiées hurla: « Puisse le Grand-dieu (Śiva) nous protéger.» Ces trois grāma apparaissent: le profond au nombril, le grave dans le coeur, l'aigu dans la tête ». (Samgūla-sārāvalī, p. 6, versets 3-5 de notre ms.)

Le Nāda-dīpaka, 71-72, et le Saṃgīta-vidyābhidhāna, 74-75, placent ces trois grāma, ghora au nombril, mandra dans le coeur et tāra dans la gorge.

Nous verrons que les trois grāma peuvent être connectés avec les trois octaves, la première partant du Sa (Ut) qui est la première note de l'octave aiguë, la deuxième du Ri (Ré) de l'octave moyenne et la troisième partant du Ga (Miþ) de l'octave moyenne mais descendant jusqu'au Dha (La) de l'octave grave.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dans le *Gitālamkāra* les *grāma* sont des accords de la harpe à quatre cordes, ou des bourdons chantés, servant de base d'accompagnement aux échelles modales. Ce ne sont pas des heptacordes comme dans les autres traités.

<sup>«</sup> Un grāma est un ensemble de notes dans lequel [se développent] les gammes-modales (mūrchanā) et autres [aspects de la musique].» (Rasa-kaumudī, 1.57)

[प्रामाः]

¹नन्यावर्तोऽथ जीमूतः° सुभद्रस्तु °वृतीयकः । तेषां [तु]' स्रक्षणं स्पष्टं कथयिष्ये पृथक् पृथक्° ॥ २ ॥

<sup>1</sup> नन्दावर्त ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> जीमृता: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> त्रितीयक: ms.

<sup>4</sup> Bharata-kośa.

<sup>5</sup> नन्द्यावर्तस्तु जीमूतः सुभद्र इति च क्रमात् । जीन् ग्रामान्केचन प्रोचुर्लक्षयन्ति तु तद्यथा ॥ स्वरं षड्जं समुचार्य गेयौ धैवतपञ्चमौ । ताभ्यां षड्जं वर्जयित्वा निषादे विरितं श्रयेत् ॥ यदा तदा भवेद्वामो नन्द्यावर्ताभिधः किळ । एकमात्रेण षड्जेन सहादावृषमग्रहः ॥ पोषो निषादमध्याभ्यां पञ्चमेन द्यामो भवेत् । यत्रासो कीर्तितस्तज्ज्ञैर्गामो जीमूतसंज्ञकः ॥ गान्धारेण ग्रहः पोपः षड्जर्षमञ्चतो भवेत् । न्यासश्च धैवतेनायं सुमद्रो ग्राम इष्यते ॥ क्रमेण सिरगास्त्वेषां त्रयाणां जन्मकारणम् । ग्रामाणामीदृशं लक्ष्म प्रायो न बहुसंमतम् ॥ रागलक्ष्मण्यसंस्पर्यात्र चास्माकिमहादरः । (Sangita-siromaṇi, 207-212)

[Les trois•grāma]

[Les bases-de-gammes (grāma) sont appelées] Nandyāvarta (réjouissant), Jīmūta (support, Soleil, ou nuage) et Subhadra (gracieux ou de bon augure). 1 J'expliquerai clairement les particularités de chacune. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les noms des trois bases-de-gammes (grāma) diffèrent des noms habituels. Leur définition implique aussi un système différent. La définition des grāma du Gitālamkāra, différente de celle de presque tous les autres ouvrages, semble la plus ancienne. Les grāma d'initiales Sadja (Ut) et Gāndhāra (3e note, Mib) étant les principales; le grāma intermédiaire (madhyama) partant de la seconde note (Rsabha, Ré) et non pas de la note Madhyama (Fa). Les noms des grama, comme ceux des tana diffèrent de ceux mentionnés dans les Purana et presque tous les autres textes, en particulier ceux de l'école de Nārada, ainsi que l'auteur du Gītālamkāra le remarque lui-même. Le Samgīta-siromani, une compilation faite par un groupe de lettrés au quatorzième siècle sur l'ordre de Sulata Shah, mentionne les noms des grāma et des tāna du Gītālamkāra et les définit comme la théorie « de quelques auteurs » (kecana) sans en indiquer la source. Toutefois, dans la liste des ouvrages consultés, apparaît le Vādi-matta-gajānkuśa qui est l'autre nom donné au Gītālamkāra. Visiblement, au quatorzième siècle, ce système musical n'avait plus d'adeptes, aussi le Samgita-śiromani le déclare-t-il hors d'usage. Seule la Samgita-sārāvali (3, p. 6) définit les trois bases-de-gammes de la même manière que le Gītālamkāra, c'est-à-dire comme partant de Sadja, Rsabha et Gāndhāra et non pas de Sadia, Madhyama et Gāndhāra comme dans tous les autres ouvrages. Cette différence est importante car il ne s'agit plus de deux grāma, Sadja et Madhyama, formes du diatonique, et d'un Gāndhāra-grāma théorique, mais de tétracordes de base dans lesquels prédominent certaines notes, et qui semblent bien être l'origine des grāma. « Certains mentionnent trois grāma qui sont, dans l'ordre, Nandyāvarta, Fimuta et Subhadra. Après avoir émis la note Sadja (Ut), on chante Dhaivata (La). et Pañcama (Sol). Puis de là, laissant Sadja, on s'arrête sur Nisāda (Sib). Ainsi on obtient la base-de-gammes (grāma) appelée Nandyāvarta. Quand, accompagné d'un [bref] Sadja d'une unité-de-temps (mātrā)\*, Rsabha, l'initiale, s'augmente de Niṣāda et de Madhyama puis s'arrête sur Pañcama, c'est le grāma appelé Jīmūta célébré par les experts. On forme Subhadra en ayant comme initiale Gāndhāra augmenté de Sadja et Rsabha et la finale (nyāsa) sur Dhaivata. La base de la naissance des trois est dans l'ordre Sa, Ri et Ga. Beaucoup n'acceptent pas cette définition des grāma. Nous n'en tenons pas compte car elle n'a pas de rapport avec la définition des modes (rāga).» (Samgīta-śiromani, 207-212).

<sup>\*</sup> La lecture du texte ekamātreņa ṣadjena saha (avec Ṣadja d'un temps) est certainement erronée car l'initiale (graha), ici le Rṣabha, est nécessairement une seule note. Nous l'interprétons en supposant que le Ṣadja est ici une note d'ornement utilisée seulement pour établir la tonique Rṣabha au départ. Ceci semble toutefois assez improbable.

षड्जऋषभगान्धारा स्त्रयाणां जन्महेतवः । नन्द्यावर्तो भवेत अषड्जाज्जीमूत ऋषभात्तथा ।। ३ ।।

गान्धाराच सुभद्राख्यो विज्ञातव्यास्त्रयः ऋमात्।

# [नन्द्यावर्त-ग्रामः]

षड्जमादौ समुचार्य ततो घैवतपश्चमौ ॥ ४ ॥

द्वद्धचर्थ योजयेत्तत्र निषादेन "शमं नयेत्। "
नन्द्यावर्तो भवेदेवं ग्रामो गीतविदां "पियः"॥ ५॥

चतुःस्वरसमायोगादैकमात्रस्वरेण च।

# [जीमूत-ग्रामः]

ैयत्रादाष्ट्रषभोत्थानं मध्यनिभ्यां <sup>16</sup> विवर्धितम् ॥ ६ ॥

1 t ms.

4 नन्द्यावर्ती भवेत् षाङ्जो जीमूतो ऋषभात्तथा। (Vādi-matta-gajānkuśa, d'après le Journal of the Andhra Historical Research Society, vol. XI, 3e-4e parties, p. 178)

नन्द्यावर्ती भवेत् षड्जाजीमृतश्चर्षभात्तथा । (Bharata-kośa, p. 190)

Le Nātya-cūḍāmaṇi, 188, et le commentaire de Gaurī-kānta sur la Saundarya-laharī, distique 69, qui cite ce texte sous le nom de Saṃgīta-śāstra, le corrigent pour rétablir les notes de bases conventionnelles des grāma.

नन्द्यावर्तोऽथ जीमूतः \*सुभद्रो प्रामकास्त्रयः। • पर्ज्ञभक्तो(दो ?) Gauri-kānta)

(Nāṭya-cūḍāmaṇi, 188)

Le Sangīta-śiromaņi, maintient la définition ancienne.

क्रमेण सरिगास्त्वेषां त्रयाणां जन्मकारणम् । (Samgita-siromani, p. 212 de notre ms., également cité dans le Bharata-kosa. p. 190, sans référence)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नन्दावर्तों ms.

<sup>3</sup> षडुजो जीमृत ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> समं ms.; शमं dans le Bharata-kośa, p. 190.

<sup>6</sup> नन्दावर्ती ms. et Journal of the Andhra Historical Research Society.

<sup>7</sup> Le ms. ajoute वर: après मिय: .

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Voir note 5 du distique 2, p. 76 pour Samgīta-śiromaņi, 208-209.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> यत्रादावृपमस्थानं Bharata-kośa.

<sup>10</sup> मध्यात्ताभ्यां ms. et Bharata-kośa.

Sadja (Ut), Rsabha (Ré) et Gāndhāra (Mib) sont la cause de leur naissance.

Nandyāvarta (réjouissant) [part] de Ṣadja (Ut), Jīmūta (support) part de Ṣṣabha (Ré). 3.

De Gāndhāra (Mib) [part] Subhadra (gracieux). C'est dans cet ordre qu'il faut comprendre les trois [bases-de-gammes]. 4a. [La base-de-gammes Nandyāvarta (réjouissant)]

Sadja (Ut) est d'abord prononcé, puis Dhaivata (La) et Pañcama (Sol). 4b.

Puis on s'efforce de les élever, les amenant au niveau de Niṣāda (Sib).¹ Ainsi est obtenu Nandyāvarta, cher aux connaisseurs en musique, en combinant quatre notes, [chacune] d'une unité de temps. 5-6a.

[La base-de-gammes Jīmūta (support)]

[La base-de-gammes obtenue] en prenant comme initiale Rṣabha (Ré) auquel on ajoute la [note]-du-milieu (Madhyama, Fa) et Niṣāda (Sib), et en s'arrêtant sur Pañcama (Sol) est appelée Jīmūta (support).<sup>2</sup> 6b-7a.

Ce grāma couvre donc un tétracorde dont les quatre notes apparaissent dans l'ordre.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir note 1 du distique 2, p. 77. L'accord de ce *grāma* correspond donc à:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Samgīta-śiromaṇi, 208-209, donne, en d'autres mots, la même définition mais semble prendre Niṣāda pour tonique (repos, virati).

प्रशानित पश्चमेनापि जीमूतोऽयं प्रकीर्तितः ।

[सुभद्र-ग्रामः]

गान्धारमादितः कृत्वा दृद्धि ैनेयस्ततः परम् ॥ ७ ॥

ैऋषभेणाथ षड्जेन घैवतेन 'समं नयेत्। सुभद्रोऽयं भवेद्ग्रामो देवानामिप वळ्ठभः⁵॥ ८॥

°श्रोतृसौख्य[प्र]दः सम्यग्भरतेन प्रकीर्तितः ।

इति प्रामलभूणाध्यायः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir note 5 du distique 2, p. 76 pour le Sangita-siromani, 209-210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नेयं तत: ms. et Bharata-kośa.

<sup>3</sup> ऋपमेनाथ ms. et Bharata-kośa.

<sup>4</sup> शमं Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Voir note 5 du distique 2, p. 76 pour le Sangīta-śiromaņi, 211.

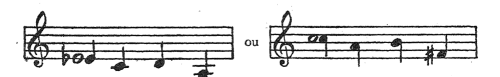
<sup>6</sup> श्रोत्रसौख्यद ms.

[La base-de-gammes Subhadra (gracieux)]

Faisant de Gāndhāra (Mib) l'initiale, qui se développe ensuite sur Rṣabha (Ré) et Ṣadja (Ut) pour trouver son équilibre sur Dhaivata (La), on constitue le grāma Subhadra (gracieux) qui plaît aux dieux.¹ Il réjouit ceux qui l'écoutent. Bharata le décrit avec précision. 7b-9.

Fin du chapitre [cinq] « Définition des grāma ».

Le Subhadra grāma donne donc:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir note 1 du distique 2, p. 77.

# षष्ठोऽध्यायः

# [मूर्छनालक्षणम्]

¹ग्रामप्रोक्ताः² स्वरा यत्र मूर्छामायान्ति<sup>३</sup> हेळया । विज्ञेया मूर्छना सा तु त्रिः सप्तगुणिता⁴ बुधैः ॥ १ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Distique cité dans le Bharata-kośa, p. 501.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le visarga manque dans le ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> यत्रा मूच्छी यान्ति ms. Nous adoptons pour ce distique la lecture de la citation qui en est faite dans le *Bharata-kośa*, p. 501.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> त्रिसतगुणिता: ms.; त्रिसतगुणिता Bharata-kośa.

#### CHAPITRE VI

### [DÉFINITION DES GAMMES-MODALES (MŪRCHANĀ)]

On appelle  $m\bar{u}rchan\bar{a}$  (échelle-modale) la montée aisée des notes mentionnées dans les bases-de-gammes ( $gr\bar{a}ma$ ). Les [ $m\bar{u}rchan\bar{a}$ ] sont au nombre de trois fois sept. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pour les diverses définitions des mūrchanā voir le Nātya-śāstra, 434-435, édition de Bombay, la Brhaddeśī, pp. 21-24, le Saṃgīta-makaranda, 1. 1. 57-75, le Saṃgīta-ratnākara, 1. 4. 9-26, le Saṃgīta-darpaṇa, 1. 92-100, et les Purāṇa, pp. 31-39 et 117-121 de notre édition.

# [नन्दावर्त-प्राम-मूर्छनाः]

नन्दी 'विभा 'सुवक्त्रा च 'चित्रा 'चित्रवती सुखा' । सप्तमी सुबला नाम 'नन्द्यावर्तेऽत्र 'मूर्च्छनाः' ॥ २ ॥

<sup>1</sup> नन्दा dans tous les textes, sauf la Nāradīya-śikṣā, la Saṃgīta-sārāvalī et le Saṃgīta-śiromaṇi qui donnent नन्दी. Le Saṃgīta-makaranda donne une lecture corrompue संरा.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> विशाला au lieu de विभा, et सुमुखी au lieu de सुवक्त्रा dans la Nāradīya-śikṣā et "Nārada" cité dans le Saṃgīta-ratnākara.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> विचित्रा dans le Samgita-darpana.

<sup>4</sup> चित्रावती dans le Saṃgīta-makaranda ; रोहिणी dans le Saṃgīta-darpaṇa.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> हामा dans le Samgita-makaranda.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> व्हा dans la *Nāradīya-śikṣā* et la *Saṃgīta-sārāvalī*; आहापा dans tous les autres textes.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> नन्दावर्ते ms.

<sup>8</sup> Le visarga manque dans le ms. après le mot mürchanā.

भ नन्द्यावर्त्यो[त्तां]दयो ग्रामा यैरुक्तास्तन्मते यथा।
एकविंशितसंख्याका मूर्छेनास्ता[ः] प्रचक्ष्महे ॥
स्वरेषु सप्तसु यदा नन्द्यावर्त्ये[तें] क्रमात् पृथक् ।
मूर्छेना द्यात्तदा[स्यात्तदा?] सप्त नन्द्यावर्तस्य मूर्छेनाः ॥
नान्दी ततो विभा तु स्यात्सुवक्त्रा च ततो भवेत् ।
चित्रा चित्रावर्ती श्रेया ततश्च स्यात्सुखाभिधा ॥
स्वलेति च सप्त स्युर्नन्द्यावर्तस्य मूर्छनाः ।
सुखदा चित्तहत्पापहारिणी नागवह्यमा ॥
मनोहर्षप्रदा योषित्प्रिया मृगकुलप्रिया ।
नन्द्यादीनां क्रमादासां मूर्छनानं स्मृतं फल्म् ॥
(Sangita-Siromani, 238-242)

[Les échelles-modales ( $m\bar{u}rchan\bar{a}$ ) de la base-de-gammes Nandy $\bar{a}varta$  (Gamme de Sa, Do)]

Dans la base-de-gammes Nandyāvarta (stimulante) (gamme de Sa), les échelles modales (mūrchanā) sont: Nandī¹ (joyeuse), Vibhā² (lumineuse), Suvaktrā³ (au joli visage), Citrā (multicolore), Citravatī⁴ (colorée), Sukhā (heureuse), et la septième Subalā⁵ (robuste) 6. 2.

<sup>6</sup> Bharata, l'auteur, à la fin du chapitre, explique qu'il donne ces mūrchanā d'après le système de Nārada et autres sages après avoir étudié leurs théories. Elles n'appartiennent donc pas à son système. La classification des échelles modales d'après les sept formes plagales d'une gamme heptatonique est illogique dans un système où les bases-de-gammes sont de quatre notes.

Les noms que donne le Gītālamkāra pour les mūrchanā se retrouvent dans la Nāradīya-śikṣā, 1. 2. 9-12 et la Samgīta-sārāvalī. Le Samgīta-ratnākara mentionne ces noms comme ceux du système de Nārada. Toutefois, dans tous ces ouvrages, ces mūrchanā sont considérées comme appartenant au Gāndhara-grāma et non pas au Ṣaḍja (Nandyāvarta) grāma. La Nāradīya-śikṣā, la Samgīta-sārāvalī et le Bharata-bhāṣya les appellent mūrchanā des dieux.

L'évolution des noms des mūrchanā nous donne des éléments utiles sur la chronologie et la date relative des textes.

La Nāradīya-sikṣā donne les lectures Nandī et Balā (pour Subalā) comme le Gītālaṃkāra alors que le Saṃgīta-ratnākara donne Nandā et Viśālā. Plus loin nous rencontrons Bārhaspatī qui devient Bārhatī dans l'édition imprimée de la Nāradīya-sikṣā (basée sur un seul ms.) et se change en Cāndramasī dans le Saṃgīta-ratnākara.

D'autres noms sont remplacés par des synonymes: Suvaktrā du Gītālamkāra devient Sumukhī dans la Nāradīya-siksā et le Samgīta-ratnākara. Vāji devient Asvakrāntā.

Uttarā du Gītālamkāra devient Uttara-mandrā dans la Nāradīya-śikṣā et Uttara-varnā dans le Samgīta-ratnākara. Udgatā devient Atirudgatā dans la Nāradīya-śikṣā et Abhirudgatā dans le Samgīta-ratnākara. Vājī devient Aśva-krāntā dans les deux textes. Sauvīrī devient Sauvīrā dans la Nāradīya-śikṣā. Vidheyā et Yatikā deviennent Uttarāyatā et Rajanī dans la Nāradīya-śikṣā et le Samgīta-ratnākara. Hṛṣikā ou Rṣikā du Gītālamkāra devient Hṛṣyakā.

Il apparaît donc que les noms des mūrchanā de Nārada, donnés dans le Gītālaṃkāra, sont la forme la plus ancienne, les noms dans l'édition de la Nāradīya-sikṣā et dans le Saṃġīta-ratnākara étant influencés par un autre système de grāma.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nandā dans le Samgīta-ratnākara; Nandī dans le Samgīta-śiromaņi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Viśālā dans la Nāradīya-šikṣā et le Samgīta-ratnākara.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sumukhī dans le Saṃgīta-śiromaṇi, la Nāradīya-śikṣā et le Saṃgīta-ratnākara.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Citrāvatī dans le ms. mais dans la description ultérieure nous retrouvons Citravatī comme dans la Nāradīya-śikṣā et le Samgīta-ratnākara.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Balā dans la Nāradīya-śikṣā; Ālāpā dans le Saṃgīta-ratnākara.

[नन्दी]

'नन्द्यावर्तोद्भवे° ग्रामे मूर्छो° याति यदादिजः⁴ । स्वरो नन्दीति सा नाम मूर्छनां भरतोऽब्रवीत्<sup>ट</sup> ॥ ३ ॥

[विभा]

"ऋषभस्तु यदा याति मूर्छी" सा च विभा स्मृता। नारदेन स्वयं गीताः गीतज्ञेन मनोरमाः ॥ ४ ॥

# [सुवक्त्रा]

°गान्धारमूर्छनादेव सुवक्त्रा मूर्छना भवेत् । सर्वपापहरा सा तु प्रगीता हरसिन्नधौ । ५ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Distique cité dans le Bharata-kośa, p. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नन्दावत्तींद्भवे ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> मुर्छा ms.

<sup>4</sup> यदादिजा: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nous suivons pour ce vers la lecture qu'en donne le *Bharata-kośa*.

नान्दीति नामान्तरमप्यस्या दृश्यते । नारदादिमते नन्द्यावर्तग्रामे प्रथमा मूर्छना । नारदादयः इति नारदीयशिक्षाकारो वादिमत्तगजाङ्कुशकारोणोच्यते । (*Bharata-kośa*, p. 308)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Distique cité dans le Bharata-kośa, p. 615.

<sup>7</sup> मूर्छी dans la citation du Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> स्वसंगीता dans la citation du Bharata-kośa.

९ अस्याः विभाता विशालेति च नामान्तरं दृश्यते । नन्द्यावर्तग्रामे द्वितीया मूर्छना । . . . इयं चित्ततापापहारिणीति पण्डितमण्डली । (Bharata-kośa, p. 615)

<sup>10</sup> Distique cité dans le Bharata-kośa, p. 733.

<sup>11</sup> अस्या: सुमुखीति नाम नारदशिक्षायां दृश्यते । . . . नन्यावर्त्त्रामे तृतीया मूर्छना । (बादिमत्त-गजाङ्कुरा:) इयं नागवल्लभा (पण्डितमण्डली) (Bharata-kośa, p. 733)

#### [Nandī mūrchanā (échelle-modale de Sa, Do)]

Lorsque dans la base-de-gammes *Nandyāvarta*, [la gamme] s'élève partant de la note *Sa* (Do). Cela [constitue], dit Bharata, l'échelle-modale (mūrchanā) Nandī (joyeuse).<sup>1</sup> 3.

### [Vibhā mūrchanā (échelle-modale de **Ri**, Ré)]

[La gamme qui], partant de Ri (Ré), s'élève, est appelée  $Vibh\bar{a}$  (lumineuse). Cette gamme plaisante pour l'esprit fut chantée par Nārada lui-même, expert dans l'art du chant.<sup>2</sup> 4.

#### [Suvaktrā mūrchanā (échelle-modale de Ga, Mib)]

La gamme-plagale *Suvaktrā* (beau visage) s'obtient en montant [à partir] de *Gāndhāra* (Mib).

Elle efface toutes les fautes et est chantée près de [Śiva], le rédempteur (Hara).<sup>3</sup> 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Bharata-kośa, p. 615, mentionne qu'elle est aussi appelée Nāndī (réjouissante). Le Saṃgīta-śiromaṇi, 242, dit qu'elle donne le bonheur (sukhadā).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D'après le *Bharata-kośa*, p. 615, cette gamme est appelée aussi *Vibhātā* (lumineuse) ou *Viśālā* (vaste).

Le Samgīta-śiromaṇi, p. 242, dit que cette gamme captive l'esprit (citta-hṛt). Le Bharata-kośa, citant le Samgīta-śiromaṇi confond la description de Vibhā qui est citta-hṛt avec celle de la mūrchanā suivante Suvaktrā qui est pāpahāriṇī, formant, pour décrire Vibhā le mot citta-tāpāpahāriṇī et décalant ainsi les qualités de toutes les mūrchanā suivantes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le *Bharata-kośa*, p. 733 remarque que cette gamme est appelée *Sumukhī* (belle face) dans la *Nāradīya-śikṣā*.

Le Saṃgīta-śiromaṇi, 242, dit que cette gamme efface les péchés (pāpa-hāriṇī).

[चित्रा]

¹यदा संजायते सम्यङ्मध्यमस्य° प्रमूर्छनम् । [नागानां वछभा सेयं]° तदा चित्रा प्रजायते ॥ ६ ॥

[चित्रवती]

पञ्चमस्य यदा तत्र [जायते च प्रमूर्छनम्]। तदा चित्रवती ज्ञेया ⁴चित्तसौख्यकरा श्रुतेः⁵॥ ७॥

[सुखा]

°मूर्छनां घैवतो याति <sup>7</sup>नन्द्यावर्ते यदा तदा । ्रयामे सुखा सुविज्ञेया मूर्छना <sup>°</sup>यमिनां प्रिया<sup>°</sup> ॥ ८ ॥

```
मनोहर्षप्रदा इयं नन्धावर्तप्राने चतुर्थी मूर्छना । (वादिमत्तराजाङ्कुशः)
यदा संजायते सम्यद्भाष्यमस्य प्रमूर्छनम् ।
```

तदा चित्रा . . . . . . . . . . . . । (पिंडतमण्डली) (Bharata-kośa, p. 214)

La lecture du ms. est:

यदा संजायते सम्यग्मध्यमश्च प्रमूर्छनम् । पञ्चमस्य यदा तत् तदा चित्रा प्रजायते ॥ तदा चित्रावती etc.

अस्याश्चित्रावतीति नामान्तरमप्यस्ति । इयं योषितिश्या । (पण्डितमण्डली) (Bharata-kośa, p. 214)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dans le ms. la première partie du deuxième vers manque et la deuxième partie est transportée à la fin du vers suivant qui manque également. Ceci conduit à un décalage d'un demi verset dans tout le passage qui suit. Nous reconstruisons la première partie du deuxième vers d'après le Saṇgītā-śiṛomaṇi, et nous prenons, pour le premier vers du distique suivant, la lecture du Bharata-kośa, qui le cite.

<sup>2</sup> आ ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Passage [ ] reconstitué d'après le Sangīta-śiromani.

<sup>4</sup> चित्र ms. et Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> चित्रवती नन्द्यावर्तग्रामे पञ्चमी मूर्छना। पश्चमस्य यदा तत्तु जायते च प्रमूर्छनम्। तदा चित्रवती श्रेया चित्रसौख्यकरा श्रुते:।। (वादिमत्तगजाङ्कुश:)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 730.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> नन्दावर्ते ms.

<sup>8</sup> मूर्छनामिमां भ्रिया ms. Nous suivons la lecture du Bharata-kośa.

<sup>9</sup> सुखा नन्द्यावर्ते षष्ठी मूर्छना । [इयं] मृगकुलप्रिया (पण्डितमण्डली) (Bharata-kośa, p. 730)

#### [Citrā mūrchanā (échelle-modale de **Ma**, Fa)]

<sup>1</sup> Lorsque la montée [des notes] naît précisément de *Madhyama* (Fa) le résultat est [la gamme] *Citrā* (multicolore) [qui plaît aux éléphants]. 6.

#### [Citravatī mūrchanā (échelle-modale de **Pa**, Sol)]

Lorsque la montée part de *Pañcama* on appelle [cette échelle-modale] *Citravatī* (colorée). Son audition réjouit l'esprit.<sup>2</sup> 7.

### [Sukhā mūrchanā (échelle-modale de **Dha**, La)]

Lorsque, dans la base-de-gammes Nandyāvarta, Dhaivata est [base de] la montée, cette échelle-modale (mūrchanā) est connue [sous le nom de] Sukhā (heureuse). Elle est chère aux ascètes (yamin).<sup>3</sup> 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est en partie reconstruit; voir note l du texte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le Bharata-kośa dit que cette gamme est aussi appelée Citrāvatī.

Le Samgita-siromani la trouve plaisante pour l'esprit (mano-harsa-pradā).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le Sangīta-śiromaṇi, 242, dit que cette gamme plaît aux femmes (yoṣitāṃ priyā), le Bharata-kośa qu'elle plaît aux biches.

[सुबला]

'संमूर्छिति स्वरश्रान्त्यो यदा स्यात्सुवला तदा । मृगाणां वल्लभा नित्यं तथा विरहिणामपि ।। ९ ।।

[जीमूत-श्राम-मूर्छनाः]

ँआप्यायिनी⁴ विश्वभृता⁵ चान्द्री <sup>°</sup>हेमा कपर्दिनी । मैत्री <sup>7</sup>बाहेस्पती चैव जीमूताख्येऽत्र मूर्छनाः ै।। १० ।।

# [अप्यायिनी]

ैग्रामे जीमूतसंज्ञे च यदा षड्जः ममूर्छति । ¹°आप्यायिनीति विज्ञेया मूर्छना योगिनां प्रिया ¹ ॥ ११ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 732.

² सुबला नन्द्यावर्ते सप्तमी मूर्छना । अस्या यलेति नाम नारदिशिक्षायां दृश्यते । आलापेति नान्यदेवः नाम आह । (Bharata-kośa, p. 732)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dans tous les textes ces mūrchanā sont celles du Madhyama-grāma. La Nāradīya-śikṣā, la Saṃḡta-sārāvalī, et le Bharata-bhāṣya les appellent mūrchanā des ancêtres.

<sup>4</sup> अपायिनी dans le ms., ici ainsi que dans la description donnée plus loin, mais tous les autres textes donnent आप्यायनी.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> विश्वकृता Saṃgīta-ratnākara et Saṃgīta-sārāmṛta; विश्वदूता Bharata-bhāṣya; विश्वहारा Śiva-tattva-ratnākara. <sup>6</sup> हेसा Nāradīya-śikṣā.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> बाहिती Nāradīya-sikṣā et Samgīta-sārāvalī; चान्द्रमसी Samgīta-ratnākara, Samgīta-sārāmṛta et Siva-taltva-ratnākara; चान्द्रमती Bharata-bhāsya.

हस्तरेषु सप्तसु यदा जीमूताख्ये क्रमात् पृथक् । मूर्छना स्यात्तदा सप्त जीमूतग्राममूर्छनाः ॥ स्यादाद्याप्यायिनी विश्वभृता चान्द्री च हैमिका । कपर्दिनी तथा मैत्री वार्हस्पत्ती[ती ?]च मूर्छनाः ॥

[Subalā îhūrchanā (échelle-modale de Ni, Sib)]

[L'échelle modale formée] lorsque l'ultime note (Niṣāda) est [base de] la montée est *Subalā* (vigoureuse). Elle plaît aux biches et à ceux qui sont séparés. 9.

[Les échelles-modales (mūrchanā) de la base-de-gammes Jīmūta (gamme de **Ri**, Ré]

Āpyāyinī (aqueuse),² Viśva-bhṛtā (portée par l'Univers),³ Cāndrī (brillante, lunaire), Hemā (dorée),⁴ Kapardinī (nattée), Maitrī (amicale ou de Mitra) et Bārhaspatī (pieuse, ou du Grand-maître Bṛhaspati, prêtre des dieux) sont les gammes-modales de la base-de-gammes Jīmūta (support, Soleil). 10.

[Āpyāyinī mūrchanā (échelle-modale de Sa, Do)]

Dans la base-de-gammes  $\tilde{Jim\bar{u}}ta$  (Rṣabha-grāma), lorsque [la gamme] s'élève [en partant de] Ṣadja (Do), cette échelle modale (mūrchanā) est appelée Āpyāyinī (aqueuse). Elle est appréciée des Yogin. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le *Bharata-kośa*, p. 732 remarque que cette gamme est appelée *Balā* (forte) dans la *Nāradīya-śikṣā* et que Nānya-deva l'appelle *Ālāpā* (chantante).

Le Samgita-siromani dit que cette gamme charme la famille des biches.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ou « du Dieu des eaux » (Varuna), ou « de Soma », ou « des nymphes ».

<sup>3</sup> ou « du protecteur du monde » (Viṣṇu).

 $<sup>^4</sup>$ ou « du dieu des montagnes », ou « la montagne d'or » (Meru), ou « de la nymphe Hemā ».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cette gamme est appelée Apāyınī dans le ms. Nous préférons la lecture de la citation donnée dans le Bharata-kośa.

# [विश्वभृता]

¹द्वितीयस्वरमूर्छीयां° यत्र विश्वभृता° भवेत् । तस्यास्तुष्यन्ति⁴ मुनयो याज्ञिका विज्ञसंसदि ॥ १२ ॥

### [चान्द्री]

°गान्धारो मूर्छनां याति ग्रामे जीमूतसंज्ञके । यदा तदा भवेचान्द्री भूर्छना कुमुद्रिया ॥ १३ ॥

# [हेमा]

<sup>7</sup>मूर्छनान्मध्यमस्यैव<sup>°</sup> हेमा<sup>°</sup> नाम प्रजायते । प्रातः संकीर्तिता सा <sup>¹°</sup>तु नूनं वित्तपदा भवेत् ॥ १४ ॥

# [कपर्दिनी]

<sup>¹¹</sup>यदा पश्चस्वरो मूर्छी याति जीमूतसंज्ञके । ग्रामे कपर्दिनी ंै नाम मूर्छना जायते तदा ंै ।। १५ ।।

# [मैत्री]

<sup>14</sup> धैवतस्य 'ँ प्रमूर्छत्वाज्जीमूताख्ये प्रजायते । सुमैत्री 'ँ मूर्छना नाम गेया 'ँ मित्रसमागमे ॥ १६ ॥

10 g ms.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 622.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> मर्छा या ms. et Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> विश्वभृतः-जीमृतग्रामे द्वितीया मूर्छना । (Bharata-kośa, p. 622)

<sup>4</sup> तस्य तुष्यन्ति ms.; तस्यास्तुष्यन्ति Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> चन्द्रा-जीमृतग्रामे मृतीया मृर्छना। (Bharata-kośa, p. 202)

<sup>7</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 781.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> मूर्छना मध्यमस्यैव Bharata-kośa; मूर्छनामध्यमश्चैव ms.

<sup>9</sup> हेमा-जीमूतग्रामे चतुर्थी मूर्छना (Bharata-kośa, p. 781)

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 105.

<sup>12</sup> कपर्दिनी-जीमूतग्रामे पञ्चमी मूर्छना (Bharata-kośa, p. 105)

<sup>13</sup> तथा ms. Nous préférons la lecture तदा du Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 732.

<sup>15</sup> धेवतश्च ms.; धेवतस्य Bharata-kośa.

<sup>16</sup> सुमैत्री-जीमूतग्रामे षष्ठी मूर्छना।। (Bharata-kośa, p. 732) 17 ज्ञेया ms. et Bharata-kośa.

#### [Viśvabhṛṭā mūrchanā (échelle modale de Ri, Ré)]

En montant [à partir] de la deuxième note (Ri, Ré) on obtient [la gamme] Viśvabhṛtā (portée par l'Univers). Elle plaît aux sages et aux prêtres-du-sacrifice, [réunis] dans l'assemblée des savants. 12.

#### [ $C\bar{a}ndr\bar{i} m\bar{u}rchan\bar{a} (\acute{e}chelle modale de Ga, Mib)$ ]

Dans la base-de-gammes appelée Jīmūta, Gāndhāra (Mib) devient [le point de départ de] la montée, cela forme la gamme modale Cāndrī (lunaire), chère au lotus blanc (kumuda).<sup>2</sup> 13.

#### [ $Hem\bar{a} \ m\bar{u}rchan\bar{a} \ (\acute{e}chelle \ modale \ de \ Ma, Fa)$ ]

En montant [à partir] de *Madhyama* (Fa) on fait naître [l'échelle modale] *Hemā* (dorée). Chantée le matin elle donne la richesse. 14.

#### [Kapardinī mūrchanā (échelle modale de Pa, Sol)]

Lorsque la cinquième note (Pa, Sol) devient [la base de] la montée dans la base-de-gammes  $\tilde{fimuta}$ , cela donne naissance à l'échelle modale Kapardinī (nattée). 15.

#### [Maitrī mūrchanā (échelle modale de **Dha**, La)]

La montée [partant] de *Dhaivata* dans la [gamme] nommée  $\int \bar{t}m\bar{u}ta$  est appelée l'échelle modale *Maitrī* (amicale ou de Mitra) que l'on chante quand des amis se rencontrent. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La lecture du ms. est vijña-samsadi (assemblée de savants). Toutefois une meilleure lecture serait probablement yajña-samsadi (assemblée du sacrifice).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le lotus blanc (kumuda), selon la convention poétique, s'ouvre au lever de la lune et se ferme à l'aurore.

[बाईस्पती]

¹मध्यग्रामे स्वरश्चान्त्यो यदा व्रजति मूर्छनाम् । तदा बाईस्पती <sup>²</sup>यज्ञे मूर्छना ब्रह्मणः प्रिया<sup>ः</sup> ॥ १७ ॥

[सुभद्र-प्राम-मूर्छनाः] 'उत्तरा<sup>®</sup>चोद्गता<sup>®</sup> वाजी<sup>7</sup> सौवीरी हृषिका<sup>®</sup> तथा । <sup>®</sup>विधेया यतिका<sup>10</sup> पोक्ता सुभद्राख्ये च सूर्छना; 11 १८ ।।

11 मूर्छनोत्तरवर्णाद्या षड्जग्रामेऽभिरुद्गता । अश्वकान्ता च सौवीरी हृष्यका चोत्तरायता ॥ रजनीति समाख्याता ऋषीणां सत मूर्छनाः । (Samgita-ratnākara, 1. 4. 23-24, Samgita-sārāmrta, p. 20, Nātya-cūdāmaņi, 125) मूर्छनोत्तरमन्द्राद्या पड्जग्रामे समुद्गता । अश्वकान्ता च सौवीरी हृष्यका चोत्तरायता ॥ रञ्जनीति समाख्याता ऋषीणां सत मूर्छनाः । (Siva-tattva-ratnākara, 6. 7. 57-58) षड्जे तूत्तरमन्द्रा स्याद्यभे चा[भि]तिरुद्गता । अश्वकान्ता तु गान्धारे तृतीया मूर्छना स्मृता ॥ मध्यमे खलु सौवीरा हृष्यका पञ्चमे स्वरे । धैवते चापि विशेषा मूर्छना तूत्तरायता ॥ निषादाद्रजनीं विद्याद्यीणां सत्त मूर्छनाः ।

(Nāradīya-sīkṣā, 1. 2. 11-13, Saṃgīta-sārāvalī, p. 89, vers 25-27, Bharata-bhāṣya, 4. 30-31)

स्वरेषु सप्तसु यदा सुभद्राख्ये पृथक् कमात् । मूर्छना स्यात्तदा सप्त सुभद्रग्राममूर्छनाः ॥ किषिया वृद्धिदा च शुद्धप्रीतिकरी तदा । पुत्रदा नृपसन्तोपकारिणी कामिनीप्रिया ॥ पितृप्रियेति सौभद्रमूर्छनानां स्मृतं फलम् । आद्योत्तरोद्गता वाजी सौवीरी हृपिका ततः ॥ विषेया यतिका चेति सौभद्रयः सप्त मूर्छनाः । (Samgita-Stromani, 246-249)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ज्ञेया Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वार्हस्पती जीमृतग्रामे सप्तमी मूर्छना । (Bharata-kośa, p. 419)

 $<sup>^4</sup>$  Des  $\it m\bar{u}rc.\iota an\bar{a}$  de noms similaires sont attribuées au  $\it Sadja$   $\it gr\bar{a}ma$  dans tous les autres textes.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> टत्तराम्द्रा au lieu de उत्तरा dans la *Nāradīya-śikṣā*, la *Saṃgīta-sārāvalī*, le *Bharata-bhāṣya*, le *Śiva-tattva-ratnākara*; उत्तरवर्णी dans le *Saṃgīta-ratnākara*, le *Saṃgīta-sārāmṛta*, le *Nāṭya-cūḍāmaṇi*.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> अतिरुद्गता au lieu de उद्गता dans la Nāradīya-šikṣā, et अभिरुद्गता dans les autres textes.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> সম্মন্ধান্য au lieu de বাজী dans tous les autres textes. Les mots বাজী et সম্ম sont synonymes.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> हृष्यका au lieu de ह्विका dans tous les autres textes.

<sup>9</sup> उत्तरायता au lieu de विधेया et रञ्जनी ou रजनी au lieu de यतिका dans tous les autres textes.

<sup>10</sup> Le ms. donne ici प्रतिका mais plus loin la lecture यतिका. Le Samgita-siromaṇi, qui donne aussi यतिका, dit que cette gamme est chère aux ancêtres (पितृपिया) peut être par référence à une ancienne lecture पितृका à moins que la lecture पितृषिया ne soit elle même une erreur pour यतिष्रिया.

 $[B\bar{a}rhaspaţ\bar{i}\ m\bar{u}rchan\bar{a}\ (\acute{e}chelle\ modale\ de\ \mathbf{Ni},\ Sib)]$ 

Dans la base-de-gammes du milieu (madhya-grāma) lorsque la dernière note (Ni, Si $\flat$ ) devient [le point de départ de] la montée. Cette échelle modale est connue [sous le nom] de  $B\bar{a}rhaspat\bar{\iota}$  (du Grand-maître, prêtre de dieux), chère au Créateur (Brahmā). 17.

[Les échelles-modales (mūrchanā) de la base-de-gammes Subhadra (gamme de Ga, Mib)]

Les échelles-modales (mūrchanā) de la [base-de-gammes] nommée Subhadra 1 sont appelées Uttarā (haute), Udgatā 2 (avançante), Vājī 3 (vigoureuse ou le cheval), Sauvīrī 4 (des Sauvīra), Hṛṣikā 5 (stimulante), Vidheyā 6 (des sujets), et Yatikā (des ascètes). 18.

¹ Des mūrchanā de noms similaires sont attribuées au Ṣadja-grāma par les Purāṇa et les textes de l'école de Nārada, en particulier la Nāradīya-śikṣā, 1. 2. 11-13, qui les appelle mūrchanā des Sages (ṛṣi) ainsi que le font la Saṃgīta-sārāvalī, le Śiva-taliva-ratnākara, le Saṃgīta-sārāmṛta et le Nāṭya-cūdāmani.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les noms *Uttarā* et *Udgatā* sont donnés à la cinquième échelle modale du *Gāndhāra-grāma* et à la septième échelle modale du *Ṣadja-grāma* dans les mss. du *Viṣṇu-dharmottara*.

Udgatā est donc une gamme partant du Ri du Ṣadja-grāma dans les Purāṇa et du Ri du Gāndhāra-grāma dans le Gītālaṃkāra, alors que Uttarā serait une gamme partant de Dha dans le Gāndhāra-grāma d'après le Viṣṇu-dharmottara et une gamme partant de Sa (Ut) dans le même grāma d'après le Gītālaṃkāra. Toutefois la gamme partant de Sa dans le Ṣadja-grāma est appelée Uttara-mandrā dans le Viṣṇu-dharmottara et c'est cette dernière qui correspondrait à l'Uttarā du Gītā-laṃkāra. Il semble probable que les noms des mūrchanā, qui sont des échelles modales familières aux musiciens, sont plus permanents que les classifications théoriques telles que celle des grāma.

 $<sup>^3</sup>$   $V\bar{a}j\bar{\imath}$  (le cheval), échelle modale partant de Ga (Mi $\rlap{p}$ ), correspond à l' $A\acute{s}va-kr\bar{a}nt\bar{a}$  (pas du cheval) des autres textes qui part aussi de Ga dans le  $Sadja-gr\bar{a}ma$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sauvirī, échelle modale partant de Ma (Fa) est aussi une échelle modale de Ma dans le Viṣṇu-dharmottara et tous les autres textes mais y est classée dans le Madhyama-grāma.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Appelée Rsikā (des sages) plus loin ainsi que dans le Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Les noms Vidheyā (pour l'échelle modale de Dha, La) et Yatikā (pour l'échelle modale de Ni, Siþ) ne se rencontrent pas dans les autres textes qui prétendent représenter l'école de Nārada, où ils sont remplacés par Uttarāyatā et Rajanī (ou Rañjanī). Mais les gammes du Madhyama-grāma de même initiale sont, selon le Viṣṇu-dharmottara et autres textes, Pauravī (gamme des citadins, partant de Dha) pour Vidheyā (gamme des sujets) et Mārgī (gamme de la musique sacrée, partant de Ni) pour Yatikā (gamme des ascètes).

[उत्तरा]

'सुभद्रं ग्राममासाद्य यदाद्यो याति मूर्छनाम् । स्वरः स्यादुत्तरा नाम मूर्छना सा कविषिया ॥ १९॥

[उद्गता]

<sup>⁴</sup>ऋषभस्य च मूर्छायामुद्रता नाम जायते⁵ । दृद्धिकाले विशेषेण सा गेया गीतपण्डितैः ॥ २० ॥

[वाजी]

<sup>°</sup>गान्धारश्च सुभद्रारूये यदा मूर्छी व्रजेत्स्वरः । तदा वाजीति विज्ञेया गेया <sup>7</sup>बुद्धचै विचक्षणैः° ॥ २१ ॥

# [सौवीरी]

°सौवीरी मूर्छना नाम जायते मध्यमूर्छनात् । त्रामे ¹°सुभद्रसंज्ञे तु प्रवासे गीयते बुधैः ॥ २२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośā, p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L'échelle modale partant de Sa dans le Ṣadja-grāma est appelée Uttara-mandrā dans le Viṣṇu-dharmottara et presque tous les textes ultérieurs.

³ सुभद्रश्रामे प्रथमा मूर्छना। नारदशिक्षायामुत्तरमन्द्रेति नामान्तरमस्या दृश्यते। (Bharata-kośa, p. 71)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> उद्गता सुभद्रग्रामे द्वितीया मूर्छना । (Bharata-kośa, p. 74)

<sup>6</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 596.

<sup>7</sup> बुद्धिविचक्षणै: ms. et Bharata-kośa.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> वाजी सुभद्रग्रामे तृतीया मूर्छना। नारदिशक्षायां अश्वकान्तो नाम दृश्यते।

<sup>(</sup>Bharata-kośa, p. 596)

<sup>9</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 743.

<sup>10</sup> सीवीरी सभद्रग्रामे चतुर्थी मूर्छना । इयं पुत्रदा (पण्डितमण्डली) (Bharata-kośa, p. 743)

#### [Uttarā m vrchanā (échelle modale de Sa, Ut)]

Arrivant à la base-de-gammes Subhadra, la montée [à partir] de la note initiale (Sa, Ut), donne l'échelle-modale (mūrchanā) Uttarā (haute), chère aux poètes. 19.

#### [Udgatā mūrchanā (échelle modale de **Ri**, Ré)]

En montant [à partir] de Rṣabha (Ré) naît Udgatā (avançante). Les experts en musique la chantent particulièrement dans les moments de prospérité (ou de succès). 20.

#### [Vājī mūrchanā<sup>2</sup> (échelle modale de **Ga**, Mib)]

Dans la [base-de-gammes] appelée Subhadra, lorsque la note Gāndhāra (Mib) sert de point de départ à la montée, [l'échelle obtenue], connue [sous le nom de] Vājī (le cheval), est chantée par ceux qui désirent l'intelligence.<sup>3</sup> 21.

#### [Sauvīrī mūrchanā (échelle modale de Ma, Fa)]

En montant à partir du Madhyama (Fa) naît, dans la base-degammes Subhadra, l'échelle modale Sauvīrī (des Sauvīra). Elle est chantée en voyageant 4 par les [hommes] prudents. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L'échelle modale partant de Ri dans le Sadja-grāma est appelée Udgatā ou Abhirudgatā dans le Viṣṇu-dharmottara et tous les textes ultérieurs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L'échelle de Ga dans le Ṣadja-grāma est appelée Aśva-krāntā (pas du cheval) dans le Viṣṇu-dharmottara et les textes ultérieurs.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le ms. donne geyā buddhi-vicakṣaṇaiḥ qui voudrait dire « chantée par les gens d'intelligence exceptionnelle », mais la fin du vers référant habituellement à l'effet produit par la gamme, nous préférons la lecture adoptée ici. Le Saṇgīta-śiromaṇi, 247, donne l'effet de cette gamme comme śuddha-prītikarī sadā « toujours inspirant l'amour pur » qui semble également incorrect.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> D'après le Samgīta-siromaṇi, cette gamme est « donneuse de fils » (putradā). Il se peut que le manuscrit du Gītālamkāra consulté par l'auteur du Samgīta-siromaṇi ait donné la lecture putradā au lieu de pravāse (en voyageant).

[हृषिका]

'हिषिका' नाम विज्ञेया मूर्छना तृपवछभा । मूर्छनात्पश्चमस्यैव" <sup>4</sup>सुभद्राख्ये तु सा भवेत् ॥ २३ ॥

[विधेया]

ंविधेया संभवत्येव मूर्छना योषितां पिया। तृतीयग्राममासाद्य धैवतो मूर्छते यदा॥ २४॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 89.

<sup>2</sup> ऋषिका ms. et Bharata-kośa; हृषिका au début du chapitre.

<sup>3</sup> मुर्छत्वा पश्चमस्यैव ms.

<sup>4</sup> हिषिका सुभद्रग्रामे पञ्चमी मूर्छना ॥ इयं हुष्यकेति पठ्यते नारदशिक्षायाम् ।

<sup>(</sup>Bharata-kośa, p. 89)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ce distique est cité dans le Bharata-kośa, p. 612.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> विधेया सुभद्रग्रामे षष्ठी मूर्छना। तृतीयग्रामः सुभद्रग्रामः। इयमुत्तरायतेति नारदशिक्षायां नाम इश्यते। (Bharata-kośa, p. 612)

[Hṛṣikā mūrchanā (échelle modale de **Pa**, Sol)]

On sait que la gamme-modale *Hṛṣikā* <sup>1</sup> (stimulante), chère aux rois, est [obtenue], dans [la base-de-gammes] *Subhadra*, en montant [à partir] de *Pañcama* (Sol). 23.

[Vidheyā mūrchanā (échelle modale de **Dha**, La)]

L'échelle modale *Vidheyā*, qui plaît aux femmes, naît quand, prenant la troisième base-de-gammes, *Dhaivata* (La) [commence] la montée.<sup>2</sup> 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le ms. appelait cette gamme *Hṛṣikā* daus la liste donnée plus haut mais donnait ici *Rṣikā*. Nous avons préféré la première lecture. Les alternatives trouvées dans d'autres ouvrages sont *Hṛṣyakā* et *Rṣyakā*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le *Bharata-kośa*, p. 612, remarque que cette gamme est appelée *Uttarāyatā* dans la *Nāradīya-śikṣā*.

[यतिका]

¹ज्ञांतव्या यतिका नाम मूर्छना यतिवछभा । निषादस्य<sup>\*</sup> प्रमूर्छत्वादन्त्यग्रामे च<sup>\*</sup> सा भवेत्⁴ ॥ २५ ॥

इत्येता मूर्छनाः शोका नारदाद्यैमेहर्षिभिः। मया तेषां मतं सम्यङ्जात्वा संक्षेपतः कृताः॥ २६॥

इति मूर्छन।लभ्रणाध्यायः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est cité par le Bharata-kośa, p. 513.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> निवादस्य ms. Nous reprenons l'orthographe usuelle निपाद donnée par le Bharata-kośa. Il faut toutefois mentionner que la prononciation et l'écriture निवाद sont une tradition populaire très ancienne et se retrouvent dans les vieux textes en langue Hindie.

³ व ms.; तु Bharata-kośa.

<sup>4</sup> यतिका . . सुभद्रग्रामे सप्तमी मूर्छना । अन्यग्राम: सुभद्रग्राम: । रञ्जनी[ति] नामान्तरं नारदिशक्षायाम् । इयं पितृष्रिया (पण्डितमण्डली) (Bharata-kośa, p. 513)

\*

[Yatikā mūrchanā (échelle modale de Ni, Sib)]

Il faut savoir que l'échelle modale Yatikā (des ascètes), chère aux ascètes, naît, dans la dernière base-de-gammes, de la montée [partant] de Niṣāda.<sup>2</sup> 25.

Telles sont les gammes-modales plagales définies par Nārada et les autres Grands-voyants (Maharṣi).

J'ai condensé [la définition des gammes-modales] après avoir soigneusement étudié leurs opinions.<sup>3</sup> 26.

Fin du chapitre six « Définition des gammes-modales (mūrchanā) »

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Saṃgīta-śiromaṇi dit que cette gamme plaît aux Ancêtres (pitṛ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le *Bharata-kośa* remarque que cette gamme est appelée *Rañjanī* (charmante) dans la *Nāradīya-śikṣā*.

³ L'auteur du Gītālamkāra reconnaît donc ici, ainsi que plus tard (chap. 14), l'existence d'une tradition de Nārada et reproduit des classifications que nous trouvons dans la Nāradīya-śikṣā et le Saṃgīta-makaranda qui passent pour des oeuvres de Nārada. Dans ses autres chapitres le Gītālaṃkāra représente une tradition différente. Le Saṃgīta-śiromaṇi (un ouvrage du 14e siècle) indique séparément les classifications de l'Ecole de Nārada et celles du Gītālaṃkāra, séparant ainsi nettement les traditions de Nārada et de Bharata.

Il est toutefois très important de noter que, bien que les mūrchanā soient données comme cel·les de Nārada dont elles portent les noms, leurs connections avec les grāma ainsi que leurs notes de base diffèrent de cel·les définies dans les textes connus de l'école de Nārada tels que la Nāradīya-śikṣā. (Voir tableau appendice I) En particulier les mūrchanā du Gāndhāra-grāma deviennent cel·les du Sadja-grāma et vice versa.

# सप्तमोऽध्यायः

### [तानलक्षणम]

गीतग्रामं तनोत्येव यतस्तानमिति स्मृतम् । <sup>1</sup>तस्य भेदाः समाख्याताः सप्त सप्तगुणा बुधैः ।। १ ॥

ै धूमो ज्योतिश्च आपश्च सन्निपातश्चरीरिण: । अथातो गर्जिता मेघास्ताना रागाश्च ते तथा ॥ तस्य भेदा: समाख्याता: सप्त सप्तगुणा बुधै: । एकमेकस्चराणां तु सप्त सप्तैव तानका: ॥ ताना एकोनपञ्चाशदभवंश्च पृथक् पृथक् । (Saṃgīta-sārāvalī, 1-3, p. 11)

तानं क्षीयम्। तनदुञ विस्तारे + भावे घञ् विस्तारः। ज्ञानविषयः। इति शब्दकल्पतरः। तानः पुं(तन्यते गीतमनेनेति तन् + घञ् )गानाङ्गविशेषः। (Sabda-kalpa-druma)

घञ् est erioné dans le cas du Gītālamkāra qui considère tāna comme un neutre, car les mots en ghañ sont nécessairement masculins. [पुमान् ] घञचन्ताः (Pāṇini)

Pour les tāna voir le Nāṭya-śāṣṭra, p. 436 (édition de Bombay), la Bṛhaddeśī, 106-117, le Vāyu-purāṇa, 86. 21-30, le Bharata-bhāṣya, chapitre 4, le Saṃgīta-ratnākara, 1. 4. 72-91, le Saṃgīta-makaranda, 1. 1. 97-100, et le Saṃgīta-darpaṇa, 1. 106-138

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce vers et les distiques 2 à 9 sont cités dans la Samgita-sārāvalī, 2-10. p. 11-13, et le Bharata-kośa, p. 246.

#### CHAPITRE VII

#### [DÉFINITION DES TONS (TĀNA) OU BASES-DE-MODES]

Les tons  $(t\bar{a}na)^1$  sont ainsi appelés parce qu'ils font apparaître les gammes du chant. Les experts disent qu'il en existe sept fois sept différents. 1.

Nous traduisons ici tentativement le mot tāna par « base-de-modes » ou « ton ». Les expressions, que nous avons utilisées dans les traductions d'autres textes, telles que « figures mélodiques » ou « modes défectifs » ne pouvant s'appliquer aux tāna du Gītālaṃkāra.

Le mot tāna vient de la racine tan qui veut dire, tendre (un arc), durer, tisser, préparer, montrer, manifester, diriger, mais aussi accorder (tendre une corde), parler. Tāna est employé dans le sens de «ton» (dans le Mahābhārata, II, 133 et 191) et aussi dans le sens de «ton-persistant d'une seule note» (eka-śruti) (Kātyāyana-śrauta-sūtra, 1.8.18).

Tāna-karman veut dire accorder, chercher la tonique.

Eka-tāna veut dire concentration et harmonie de la mélodie.

Tāna peut vouloir dire, étendue, ambitus.

« Par lui le chant se développe. C'est un des éléments du chant.» (Śabda-kalpa-druma) La plupart des textes ainsi que les dictionnaires considèrent le mot tāna comme masculin. Les noms des divers tāna sont pour la plupart masculins, mais dans le Gītālaṃkāra, le mot tāna est neutre et tous les noms de tāna sont neutres. Ceci exclut la possibilité d'une erreur de copiste.

Toutefois le Saṃgīta-śiromaṇi ainsi que le Bharata-kośa, qui par ailleurs suivent le Gītālaṃkāra, font un masculin du mot tāna et mettent au masculin une partie des noms des tāna probablement pour se conformer à la convention grammaticale.

Il est certain que le mot tāna a, dans le Gītālaṃkāra, un sens différent de celui qu'il a dans les autres ouvrages et il se peut donc qu'on lui ait donné intentionnellement un genre différent.

Le Saṃgīta-śiromaṇi (distiques 388-399) donne la définition des quaranteneuf tāna d'après l'école de « ceux qui prennent pour grāma Nandyāvarta, etc. . .», c'est-à-dire le Gītālaṃkāra.

La Samgīta-sārāvalī (p. 11-13) définit les tāna d'une manière qui peut s'appliquer à la conception qu'en a le Gītālaṃkāra.

« La fumée, la lumière et l'eau forment un corps composé d'où [provient] le tonnerre des nuages. Les tons (tāna) des modes (rāga) sont formés de même. Les experts reconnaissent quarante-neuf tons (tāna) différents. Il y en a sept pour chaque note, donc les tons sont quarante-neuf». (Saṃgita-sārāvalī, 1-3, p. 11)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grec τόνος, latin tonus. Voir l'Introduction.

# [तान-नामानि]

# 'जयं च विजयं चैव <sup>²</sup>माङ्गल्यं रिपुमर्दनम्<sup>३</sup>। <sup>4</sup>अप्रतीकं विशालं च वारुणं मित्रसंज्ञकम् ॥ २ ॥

La lecture de la Saṃgīta--sārāvalī est, pour ce distique:

जयश्च विजयश्चेव माङ्गल्यो रिपुमर्दन:। अमतीको विशालश्च वारुणं मित्रसंत्रकम् ॥

<sup>4</sup> La partie du texte qui explique plus loin ce nom manque dans le ms. La Saṃgita-sārāvalī donne सप्रतीक:, le Saṃgita-śiromaṇi स्प्रतीक.

Cette conception particulière des tāna est expliquée, ainsi que leurs noms, dans le Sangīta-śiromaņi, 388-399.

नन्चावर्तादयो ग्रामा यैरुक्तास्तन्मते यथा। ताना एकोनपञ्चाशदसु [धु ?]ना तच्च वार्यते ॥ चत्वार आर्चिकास्तानास्त्रयतानास्तु गाथिकाः।..... एवं तानाः स्वरास्तथा॥ सुमद्रस्य च चत्वारस्ताना एकस्वरास्तु ते। आद्यस्यान्त्यैस्त्रिमिथोग।त्तानाः स्युर्द्वरवरास्त्रयः॥ एवं सप्त प्रतिग्रामं तानाः स्युस्तद्विच्यते। षड्जश्च पञ्चमश्चैव धेवतश्च निपादकः॥ सपौ सधौ सनी चेति तानाः सप्त यथाक्रमम्। एकमात्रा एत एव द्विमात्राः सप्त तानकाः॥ नन्द्यावर्ते ततस्ताना मिलित्वा स्युश्चतुर्दश। द्विमात्रेषु सपावत्र त्रिमात्रौ जगदुः परे॥ जयश्च विजयश्चैव मङ्गल्यः शत्रुधातकः। सुप्रतीको विशालश्च वरुणश्चकमात्रकाः॥ मित्राख्यो गारुडश्चेति दैवकः सौम्यसंज्ञकः। श्वेतः पीतः सुवर्णश्च सप्तेते स्युर्डिमात्रकाः॥ एते चतुर्दश प्रोक्ता नन्द्यावर्तस्य तानकाः।

#### इति नन्द्यावर्तग्रामतानाश्चतुर्दश ॥

ऋषमो मध्यमश्चेव निषाद: पश्चमस्तथा । रिमी रिनी रिपी चेति ताना: सप्तैकमात्रका: ॥ एत एव द्विमात्रा: स्युस्त्रिमात्रा एत एव चेत् । एकविंशतिताना: स्युर्जीमृतग्रामगास्तदा ॥ द्विमात्रेष्वत्र मन्यन्ते त्रिरात्रं मध्यमं परे । चित्रश्चित्रपद: कृष्णस्तत: सूक्ष्मस्तथाभिध: । रक्त: स्वरूपसंज्ञोऽस्मादश्वकान्त इति कमात् ॥

एकमात्रा गजकान्तो भीमो भीमाञ्चतिर्वल: । स्थिरो दीघों हस्व इति ताना: सप्त द्विमात्रका: ।। (Texte incomplet dans le manuscrit de la Société Asiatique du Bengale) (Saṃgita-śiromaṇi, 388-399)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les distiques 2 à 9 sont reproduits dans le Samgita-siromani, 388-396, le Bharata-kośa, p. 246, et la Samgita-sārāvalī, 3-10, pp. 11-13, en changeant le neutre des noms pour un masculin. Les quatorze premiers noms appartiennent à la base-de-gammes, ou accord de harpe, Nandyāvarta (Sa Dha Pa Ni; Do La Sol Sib).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> मङ्गल्य: Saṃgīta-śiromaṇi.

<sup>3</sup> Le mot रिपुमईन est remplacé plus loin par un synonyme ज्ञानुक्षय; le Samgitasiromani, donne ज्ञानातक.

[Les noms des tons (tāna) sont les suivants:] [dans le Nandyāvarta-grāma:]

Jaya (victoire), Vijaya (triomphe), Māngalya (bon augure), Ripu-mardana 1 (écraseur d'ennemis), Apratīka (sans image), Viśāla (vaste), Vāruņa ("de Varuņa", dieu des eaux, ou "du dieu de la nuit") puis celui appelé Mitra 2 (ami, ou dieu du jour), 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Appelé Śatru-kṣaya (destruction de l'ennemi), plus loin et Śatru-ghātaka (tueur de l'ennemi), dans le Saṃgīta-śiromaṇi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Appelé Maitra (amitié ou « de Mitra ») plus loin.

'गारुडं दैवकं ' सौम्यं श्वेतं ' पीतं सुवर्णकम् '।
'चित्रं चित्रपदं कृष्णं सूक्ष्मं रक्तं स्वरूपकम् ॥ ३ ॥

<sup>6</sup>अश्वक्रान्तं गजकान्तं भीमं भीमकृतं<sup>7 °</sup>चल्रम्<sup>9</sup> । स्थिरं दीर्घे तथा [हस्वं ब्राह्मं राक्षसमातुरम्<sup>10</sup>] ॥ ४ ॥

<sup>11</sup>विभवं सान्त्विकं भैकं तथा च गुणसंज्ञकम् । आयुष्यं पूर्णगेहे च सुभगं च सुखावहम्<sup>18</sup> ॥ ५ ॥

<sup>1</sup> Voir note 1, page 104.

<sup>2</sup> दैविकं ms.

La citation du Gitālamkāra dans le Bharata-kośa, p. 246, donne pour ce distique la lecture:

आतुरं विभवं चैव संविद्भूपं च सात्त्विकम् । भैकं . . . . . . . शृणितंज्ञकम् ॥ आयुष्यं पूर्णगेहं च सुभगं ससुरक्षवहम् ।

donnant राक्षसमेव च au lieu राक्षसमातुरम् dans le vers précédent et transférant आतुर् au début du distique, 5. Toutefois cette version semble incorrecte, l'espace vide ne pouvant être rempli faute de noms possibles. La version de la Saṃgīta-sārāvalī supporte celle du texte.

La version de la Samgita-sārāvalī est:

विभयं सार्थकं चैव तथा चान्यगुण: स्मृत: । आयुष्यं पूर्वहंसं च शुभगं शुभदावहम् ॥

³ स्वेतं ms.: श्वेतं (Bharata-kośa)

<sup>4</sup> गोतुको दैवत: सौम्य श्वेत: पीतस्तथैव च । (Saṃgīta-sārāvalī)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> चित्रं चित्रपदं कृत्स्नं सूक्ष्मरक्तस्वरूपकम् । (Saṃgīta-sārāvalī)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Voir note 1, page 104.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> भीमाकृति ms. et Bharata-kośa; भीमाकृति: Samgīta-śiromaņi; भोमकृती Samgīta-sārāvalī, भीमाकृति est incorrect, भीमाकृति ne convient pas au mètre, भीमाकृति qui se rencontre plus loin est masculin alors que les noms des tāna sont ici tous neutres.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> विलम् ms.; चलं Bharata-kośa; वल: Saṃgīta sārāvalī, et Saṃgīta-śiromaṇi.

<sup>9</sup> अश्वकान्तो गजकान्तो भीमो भीमकृतो वल: । (Saṃgīta-sārāvalī, 5, p. 12)

<sup>10</sup> La partie [ ] manque dans le ms. La citation dans le Bharata-kośa, donne: स्थिरं दीर्धं तथा हस्वं ब्राह्मं राक्षसमेव च; celle de la Saṃgīta-sārāvalī: छिद्रं दीर्धं तथा हस्वं ब्राह्मं राक्षसमास्तम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Voir note 1, page 104.

<sup>12</sup> Le ms. donne संविह्षं pour विस्वं, पूर्णगेहं pour पूर्णगेहे, et स pour च après सुमां; la Samgita-sārāvalī donne विभय pour विभव, सार्थक pour सास्विक, अन्यगुण pour गुण, पूर्व et हंस pour पूर्ण et गेह, शुभग pour मुभग et शुभदावह pour सुखावह.

Gāruḍa (du roi des oiseaux), Daivaka (des dieux), Saumya¹ (du Soma, de la lune, ou doux), Śveta (blanc), Pīta (jaune), Suvarṇaka² (doré).

[dans le Jīmūta grāma:]

Citra (merveilleux), Citrapada (marche brillante), Kṛṣṇa³ (sombre), Sūkṣma (subtil), Rakta (rouge), Svarūpaka (bien fait), 3.

Aśva-krānta (pas du cheval), Gaja-krānta (pas de l'éléphant), Bhīma (terrible), Bhīma-kṛta (créé par Bhīma 4), Cala (mobile), Sthira (immobile), Dīrgha (long), et aussi [6 Hrasva (court), Brāhma (de Brahmā), Rākṣasa (des démons), Ātura (tourmenté), 7] 4.

Vibhava (puissant), Sāttvika (vertueux), Bhaika (des grenouilles), ainsi que celui qu'on appelle Guna (qualité).

[dans le Subhadra-grāma:]

Āyuṣya (de longue vie), Pūrṇa (complet), Geha (demeure), Subhaga (fortuné), Sukhāvaha (qui rend prospère),<sup>8</sup> 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Appelé Soma-daivatya (du dieu Soma) plus loin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La Saṃgīta-sārāvalī omet Suvarṇaka; le Saṃgīta-siromaṇi donne Suvarṇa (doré).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La Saṃgīta-sārāvalī donne Kṛtsna (entier) pour Kṛṣṇa.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Le second des Pāndava, souvent mentionné dans les textes sur la musique.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Le ms. donne *valim* ou *balim* mais reprend plus loin la lecture *calam* qui semble la bonne puisqu'on chante ce *tāna* en voyage et qu'il est ici rapproché de *Sthira* (immobile).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Les noms [ ] manquent dans le ms. Nous les restituons d'après leur description qui se trouve plus loin dans le texte.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> La Samgīta-sārāvalī donne Māruta (du vent) au lieu de Ātura. Le Bharata-kośa omet ce tāna.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Le ms. donne Saṃvirūpa, forme corrompue de Saṃvid-rūpa (forme perceptible), mais plus loin décrit Vibhava, et remplace Subhaga par Subhadra (gracieux).

La Saṃgīta-sārāvalī donne Vibhaya (sans peur) pour Vibhava, Sārthaka (sensé) pour Sāttvika, Anya-gvṇa (autre qualité) pour Guṇa, Pūrva (antérieur) pour Pūrṇa, Haṃsa (l'oie) pour Geha, Subhaga (presque de bon augure) pour Subhaga, Subhadāvaha (apportant ce qui donne la chance) pour Sukhāvaha.

Le Bharata-kośa donne Śrni pour Guna.

'पौण्डरीकमजारूयं च सुरात्रं तारकामयम् । [विधेयं याज्ञिकं पुण्यं] वात्सल्यं सत्यमन्त्यमम् ॥ ६ ॥

'सुवर्णान्तानि तानानि जयादीनि चतुर्दश । <sup>ह</sup>नन्द्यावर्ते भवन्तीह 'ग्रामे ज्ञेयानि तानि वै<sup>ग</sup> ॥ ७ ॥

°चित्रादीनि [च तानानि गुणान्ता°]नि विदुर्बधाः।
एकविंशतिसंख्यानि द्वितीयग्रामजानि च ॥ ८॥

<sup>10</sup>आयुष्यादीनि तानानि ¹¹तथान्यानि चतुर्दश । तृतीयग्रामजा[तानि तेषां वक्ष्यामि]<sup>12</sup> स्रक्षणम् ॥ ९ ॥

La Sangita-sārāvalī, p. 13, donne la lecture:

चित्रादीनि गुणान्तानि तथान्यानि विदुर्वधाः। एकविंशतिसंख्यानि द्वितीयग्रामजानि च ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir note 1, page 104.

² Le passage [ ] manque dans le ms. Nous l'empruntons à la citation du *Bharata-kośa*. La *Saṃgīta-sārāvalī* en donne une version corrompue avec जम्बूक: au lieu de याज्ञिक.

<sup>3</sup> वात्सल्यं सत्यमेव च Bharata-kośa; वात्सल्योपालितानि च Saṃgita-sārāvalī.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Voir note 1, page 104.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> नन्दावर्त्ते ms.; नन्त्रावर्ते Bharata-kośa.

<sup>6</sup> ग्रामजेयानि ms.; ग्रामे ज्ञेयानि Bharata-kośa.

र खे ms.; वै Bharata-kośa.

<sup>8</sup> Voir note 1, page 104.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Le passage [ ] qui manque dans le ms. est emprunté à la citation du Bharata-kośa, p. 246. Nous corrigeons toutefois श्रुणान्तानि en गुणान्तानि.

<sup>10</sup> Voir note 1, page 104.

<sup>11</sup> Je préfèrerai la lecture सत्यान्तानि (finissant avec Satya), mais nous manquons d'évidence textuelle, le Bharata-kośa et la Sangīta-sārāvalī donnant la même lecture que le ms.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Le passage [ ] manque dans le ms. Nous le prenons dans la citation du *Bharata-kośa*, p. 246, et celle de la *Saṃgīta-sārāvalī*, p. 13.

La Samgita-sārāvali donne la lecture तृतीयप्रामतानानि pour तृतीग्रामजातानि.

Paundarīka (guirlande de lotus, ou "du sacrifice Pundarīka," sacrifice du Soma des onze jours), puis celui appelé Aja (jamais-né ou bouc), Surātra (belles nuits), Tārakā-maya (fait d'étoiles), Vidheya (commandé, ou soumis), Yājñika¹ (des sacrifiants), Punya (méritoire), Vātsalya (affectueux), et le dernier Satya (vérité). 6.

[Les tons (tāna) de la base-de-gāmmes (grāma) Nandyāvarta (réjouissant) (**Sa** Dha Pa Ni: **Do** La Sol Sib)]

Les quatorze tons (tāna) commençant par Jaya et finissant par Suvarņa sont connus comme appartenant à la base-de-gammes Nandyāvarta. 7.

[Les tons (tāna) de la base-de-gammes Jīmūta (support) (**Ri** Ma Ni Pa: **Re** Fa Sib Sol ou **Do** Mib Lab Fa)]

Les experts savent que les vingt-et-un tons (tāna) commençant par *Citra* et finissant par *Guna* naissent de la deuxième base-degammes (Jīmūta). 8.

[Les tons (tāna) de la base-de-gammes Subhadra (gracieux) (**Ga** Ri Sa Dha: **Mi**b Ré Do La ou **Do** Si La Fa#)]

Les quatorze autres tons (tāna) commençant par Āyuṣya [et finissant avec Satya] sont nés de la troisième base-de-gammes (Subhadra). Je vais

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Saṃgīta-sārāvalī donne Jambuka (chacal) au lieu de Yājñika.

# [नन्याधर्तप्राम-तान-लक्षणम् ]

# [जयम्]

'आद्यग्रामे<sup>°</sup> यदा पड्ज एकमात्रः<sup>°</sup> प्रगीयते । जयं नाम भवेत्तानं तत्प्रस्थाने प्रगीयते ॥ १० ॥

### [विजयम्]

<sup>4</sup>तेनैव विधिना तत्र<sup>४</sup> पश्चमो गीयते यदा<sup>९</sup>। [तत्तानं वि]जयं नाम<sup>7</sup> युद्धकाले प्रशस्यते ॥ ११ ॥

# [माङ्गल्यम्]

यदा घैवत<sup>8</sup> आद्ये च तथा ग्रामे मगीयते । माङ्गल्यमिति सुन्यक्तं तदा तानं प्रजायते ॥ १२ ॥

# [रिपुमदेनम्]

यदा निपाद [आद्ये च] तन्मात्रश्च प्रजायते । तानं शत्रुक्षयं नाम तद्गेयं सक्तरे बुधै: ॥ १३ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce vers et le distique suivant sont reproduits dans la Saṃgīta-sārāvalī, 10-11, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> आदिग्रामे Saṃgīta-sārāvalī.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> एकमात्रा Saṃgīta-sārāvalī.

Voir note 1, ci-dessus.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> तेन वा विधिना चात्र Saṃgīṭa-sārāvalī.

<sup>6</sup> तदा au lieu de यदा Saṃgīta-sārāvalī, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> तदादिविजयं नाम Saṃgīta-sārāvalī.

<sup>8</sup> धेवतमाद्ये ms.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Le passage [ ] manque dans le ms. Nous le reconstruisons d'après le Samgīta-śiromaṇi, 394.

<sup>10</sup> रिपुमर्दन dans la liste des tāna et शत्रुघातक dans le Saṃgīta-Śiromaṇi; les trois mots sont synonymes.

[Description des tons (tāna) de la base-de-gammes Nandyāvarta (réjouissant) (Sa Dha Pa Ni: Do La Sol Sib)]

#### [1. Le tāna Jaya (victoire)]

Dans la première base-de-gammes [la note] Ṣadja (Do, l'initiale), jouée pour un temps (mātrā), donne le ton (tāna) [appelé] Jaya (victoire), que l'on joue au début d'un voyage. 10.

### [2. Le tāna Vijaya (triomphe)]

De la même manière, la cinquième note (*Pañcama*, Sol), jouée [pour un temps dans la base-de-gammes *Nandyāvarta*], donne le ton (tāna) appelé *Vijaya* (triomphe) recommandé en temps de guerre. 11.

#### [3. Le tāna Māngalya (bon augure)]

Lorsque, dans la première base-de-gammes on joue de même (pour un temps) *Dhaivata* (La), le ton (tāna) *Māṅgalya* (bon augure) apparaît clairement. 12.

#### [4. Le tāna Ripu-mardana (écraseur d'ennemis)]

Lorsque, [dans la première base-de-gammes] Niṣāda (Siþ) dure le même temps (un temps), le tāna Śatru-kṣaya 2 (destruction de l'ennemi) est né. Il est chanté par les hommes prudents dans la bataille. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le passage [ ] qui manque est reconstitué d'après une analyse des *tāna* dans le *Saṃgīta-śiromaṇi*, 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dans la liste des tāna le mot était Ripu-mardana remplacé ici par un synonyme. Le Saṃgīta-śiromaṇi nomme ce tāna Śatrughātaka (tueur de l'ennemi). Un tel usage de synonymes implique que les tāna étaient réellement nommés d'après leur usage et leur expression et n'étaient pas seulement des classifications conventionnelles.

### [अप्रतीकम्]

एकमात्री स्वरौ यत्र गीयेते षड्जपञ्चमौ । आद्यग्रामे तदा तानम[प्रतीकं प्रजायते] ।। १४ ॥

# [विशालम्]

षड्जधैवतको स्यातां स्वरो वा विस्तरं भवेत्। तद्गेयं व्यवहारेषु मित्रवर्गागमेषु च ॥ १५॥

# [वारणम्]

भथमान्त्यस्वरौ मुख्यौ यदा ग्रामे व्यवस्थितौ । <sup>°</sup>[प्रजायते तदा तानं] वारुणं बुद्धिदं भवेत् ॥ १६ ॥

# [मित्रम्]

यदा षड्जो द्विमात्रस्तु नन्द्यावर्ते प्रगीयते । तदा मैत्रं भवेत्तानं संध्याकाले प्रशस्यते ॥ १७ ॥

# [ग,रुडम्]

पश्चमो वा द्विमात्र[स्तु नन्द्यावर्ते प्रगीयते] । तदा तद्रारुडं नाम तानं सर्पभयावहम् ॥ १८ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le passage qui manque dans le ms. est reconstitué d'après la liste donnée au début du chapitre ainsi que d'après le Saṃgīta-śiromaṇi, 394, qui toutefois donne la lecture Supratīka (extérieur ou bien formé); la Saṃgīta-sārāvalī appelle ce tāna Aprītikaḥ (sans-amour)

Aucun indice dans la description ne permet de déterminer quel est le mot original.

² विस्तरं cst employé ici comme synonyme de विशालम् .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nous suggérons le passage [ ] qui manque dans le ms.

<sup>4</sup> नन्दावर्ते ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> संख्याकाले ms.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nous suggérons le passage [ ] qui manque dans le ms.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> तद्गारणंडंणाम ms.

#### [5. Le tāna Apratīka (sans image)]

Lorsque les deux notes Ṣadja (Do) et Pañcama (Sol), d'une durée d'un temps, sont jouées dans la première base-de-gammes cela donne naissance au tāna Apratīka (sans image). 14.

#### [6. Le tāna Viśāla (vaste)]

Lorsque les notes Ṣadja et Dhaivata (Do et La) sont [jouées ensemble pour une durée d'un temps dans la base-de-gammes Nandyāvarta, le ton (tāna)] devient Vistara 1 (étendu) qui doit être chanté dans les rapports sociaux et pour accueillir un groupe d'amis. 15.

#### [7. Le tāna Vāruṇa (du dieu des eaux)]

Lorsque les deux notes principales, l'initiale (Sa, Do) et la finale (Ni, Sib) sont établies dans la base-de-gammes (Nandyāvarta), ceci donne naissance au ton (tāna) [appelé] Vāruņa (du dieu des eaux) <sup>2</sup> qui donne la prospérité. 16.

### [8. Le tāna Maitra 3 (amitié ou « du dieu Mitra »)]

Lorsque Ṣadja (Do) est joué pour deux temps (mātrā) dans Nandyāvarta, le ton (tāna) devient Maitra (du dieu Mitra), recommandé aux crépuscules.<sup>4</sup> 17.

#### [9. Le tāna Gāruḍa (du roi des oiseaux)]

Lorsque le *Pañcama* (Sol) est joué pour deux temps [dans la base-de-gammes *Nandyāvarta*] on obtient le ton (tāna) *Gāruḍa* (de Garuḍa) qui fait peur aux serpents.<sup>5</sup> 18.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le mot Viśāla est remplacé par son synonyme Vistara.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ou, « du dieu de la nuit ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Appelé *Mitra* plus haut.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Le ms. donne Saṃkhyā-kāle (en temps de guerre), probablement une erreur pour Sandhyā-kāle. Mitra, divinité du jour, toujours associé à Varuṇa (voir tāna précédent), est vénéré durant les crépuscules du soir et du matin.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Garuda, roi des oiseaux, est l'ennemi des serpents.

### [दैवकम्]

तद्वदूपाद्धैवतात्तद्दैवकं जायते स्फुटम् । तानं तद्दैवसान्निध्ये गीतं स्वर्ग[ावहं भवेत्¹] ॥ १९ ॥

### [सौम्यम्]

<sup>²</sup>[निषादो] वा द्विमात्रस्तु मुख्यग्रामे प्रकीर्तितः । जनयेत्सोमदैवत्यं<sup>३</sup> तानं चन्द्रमसः प्रियम्<sup>⁴</sup> ॥ २० ॥

### [श्वेतम्]

षड्जश्च पञ्चमश्चेव यदाचे तो स्थितो स्वरो । <sup>६</sup>[दिवा गीतो द्विमात्रो] वा तदा श्वेतं प्रजायते ॥ २१ ॥

### [पीतम्]

<sup>7</sup>[षड्ज]धैवतकावास्तां तदा पीतं प्रकीर्तितम् । <sup>8</sup>तद्विशेषाद्भवेद्गेयं यात्राकाले विचक्षणैः ॥ २२ ॥

## [सुवर्णम]

निषादः षड्जसं[युक्तो मात्राद्वयस] <sup>10</sup>माश्रितः। नन्यावर्ते । सुवर्णाख्यं जनयेत्तानमुत्तमम् ॥ २३ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La fin du deuxième vers manque dans le ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> निपादो manque dans le ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सोमदेवत्यं ms.

<sup>4</sup> प्रियाम ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Le passage [ ] manque dans le ms. Nous n'avons pas d'évidence pour la reconstruction que nous proposons si ce n'est la probabilité que śvetā (blanc) est considéré comme l'opposé de kṛṣṇa (noir) qui se joue la nuit.

<sup>6</sup> a ms.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> पृहुज manque dans le ms.

<sup>8</sup> Le ms. donne आस्तं pour आस्तां.

<sup>9</sup> तद्विशेषां भवेद्गेयं ms.

<sup>10</sup> Nous suggérons le passage [ ] qui manque dans le ms.

<sup>11</sup> नह्यावर्ते ms.

#### [10. Le tāna Daivaka (des dieux)]

De la même manière, le ton (tāna) Daivaka (des dieux) naît clairement de Dhaivata (La) joué de même (pendant deux temps). Il mène au ciel. 19.

#### [11. Le tāna Saumya (de la lune 1)]

[Niṣāda (Sib)] de deux temps glorifié dans la principale basede-gammes produit le ton (tāna) cher à la lune, dont Soma est le dieu. 20.

### [12. Le tāna Śveta (blanc)]

Lorsque les deux notes Ṣadja (Do) et Pañcama (Sol), établies dans la première [base-de-gammes, durent deux temps] on fait naître Śveta (blanc) [qui se joue de jour].<sup>2</sup> 21.

### [13. Le tāna Pīta (jaune)]

Si ce sont [les notés Ṣadja] et Dhaivata (Do et La), on appelle [le ton] Pīta (jaune), joué spécialement par les connaisseurs en voyage. 22.

#### [14. Le tāna Suvarṇa (doré)]

Niṣāda (Sib) et Ṣadja (Do), [réunis et] contenus [dans deux temps] dans Nandyāvarta, font naître l'excellent ton (tāna) Suvarna 3 (d'or). 23.

<sup>1</sup> ou « du Soma », ou « doux ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le Sangīta-siromani, 393, mentionne que, d'après quelques auteurs, les notes Sadja et Rsabha dans ce tāna durent trois temps.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Appelé précédemment Suvarnaka. Le suffixe ka, ajouté suivant la nécessité du mètre, ne change pas le sens.

### [जीमूतम्राम-तान-लक्षणम]

### [चित्रम्]

ऋषभश्वैकमात्रस्तु <sup>1</sup>मध्यग्रामे यदा भवेत् । तदा चित्रं भवेत्तानं चित्रं सौख्यकरं<sup>2</sup>श्रुतेः ॥ २४ ॥

### [चित्रपदम्]

ग्रामे जीमूतसंज्ञे च यदा स्यान्मध्यमः स्वरः । एकमात्रस्तदा तानं भवेचित्रपदात्मकम् ॥ २५ ॥

### [कृष्णम्]

तद्रूपेण निषादेन ैकृष्णतानं प्रजायते । तस्मिन् ग्रामे सदा सौख्यं तद्रात्रौ जनयेच्छूतेः ॥ २६ ॥

### [सूक्ष्मम्]

पश्चमस्त्वेकमात्रस्तु जीमूताच्ये यदा भवेत्। तदा सुक्ष्मं च विज्ञेयं तानं विद्वज्जनियम् ॥ २७॥

### [रक्तम्]

मध्यर्षभौ स्वरौ स्यातां यदा ग्रामे च मध्यमे । एकमात्रौ तदा रक्तं रक्तं नाम प्रजायते ॥ ॥ २८ ॥

### [स्वरूपम्]

ऋषभश्च निषादश्च तद्रूपौ '[द्वा]विप स्थितौ । तस्मिन्नेव "यदा ग्रामे स्वरूपं जायते तदा ॥ २९ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> आद्यग्रामे ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> चित्रसौख्यकरं ms.

<sup>3</sup> कृष्टतानं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> La syllabe [ ] manque dans le ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सदा ms.

[Description des tons (tāna) de la base-de-gammes Jīmūla (support) Ri Ma Ni Pa: Re Fa Sib Sol, ou Do Mib Lab Fa)]

#### [1. Le tāna Citra (merveilleux)]

Rṣabha (Do), d'un temps, dans la base-de-gammes du milieu (Jīmūta), forme le ton (tāna) Citra (merveilleux) qui donne à l'oreille un curieux plaisir. 24.

#### [2. Le tāna Citrapada (marche brillante)]

Dans la base-de-gammes appelée Jīmūta, la note Madhyama (Mib) durant un temps forme le ton (tāna) Citrapada (brillante marche). 25.

#### [3. Le tāna Kṛṣṇa (sombre)]

Quand Niṣāda (Lab) est [joué] de même, le ton (tāna) Kṛṣṇa (sombre) apparaît dans cette même base-de-gammes. Il rend toujours joyeux quand on l'entend la nuit. 26.

#### [4. Le tāna Sūkṣma (subtil)]

Lorsque le *Pañcama* (Fa) est d'un temps dans la [base-degammes] appelé  $\tilde{\mathcal{J}im\bar{u}}ta$ , ce ton (tāna) est alors connu [sous le nom de]  $S\bar{u}ksma$  (subtil), cher aux lettrés. 27.

### [5. Le tāna Rakta (rouge ou passionné)]

Dans la base-de-gammes du milieu (Jīmūta) quand Madhyama (Mib) et Rṣabha (Do) sont [joués] pendant un temps, le ton (tāna) passionné (rouge) appelé Rakta (rouge) apparaît. 28.

#### [6. Le tăna Svarūpa (bien fait)]

Lorsque Rṣabha (Do) et Niṣāda (Lab) demeurent tous deux fixes dans leur propre forme pour un temps, le ton (tāna) Svarūpa (bien fait) apparaît, dans la même base-de-gammes. 29.

#### [अश्वकान्तम्]

ऋषभः 'पश्चमासक्तो ग्रामे स्यान्मध्यमे यदा । 'अश्वकान्तं तदा तानं विज्ञातच्यं विचक्षणैः ॥ ३० ॥

### [गजक्रान्तम्]

द्विमात्रो मध्यमे ग्रामे यदा स्याद्दभः स्वरः । गजक्रान्तं भवेत्तानं तदा <sup>३</sup>हस्तिवशंकरम् ॥ ३१ ॥

## [भीमम्]

जीमूर्ते स्याद्यदा ग्रामे द्विमात्रो मध्यमः स्वरः। तदा तानं मनोऽभीष्टं भीमं नाम प्रजायते॥ ३२॥

### [भीमकृतम्]

अन्त्यस्वरो द्विमात्रस्तु मध्यग्रामे भवेद्यदा । तदा भीमकृतं नाम तानं विद्याद्विसणः ॥ ३३ ॥

### [चलम्]

द्विमात्रः पञ्चमो वाज्य तिस्मिन् ग्रामे यदा भवेत् । तदा चलं विजानीयात्तानं यात्रासु संमतम् ॥ ३४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> पञ्चमाराको ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> आश्वात्क्रान्तं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> हस्तिकसंकरम् ms.

<sup>4</sup> भोमाञ्चतिनीम ms. La forme भोमाञ्चति: étant un masculin est en désaccord avec le genre de tous les autres tāna, qui sont neutres. Dans la liste des tāna, le ms. donnait भोमाञ्चतिन qui est incorrect. Si le mot est un neutre il devrait être भीमाञ्चति qui ne convient pas au mètre. La Samgīta-sārāvalī appelle ce tāna भीमञ्जत (créé par Bhīma) qui conviendrait comme genre et pour le mètre dans les deux cas:

#### [7. Le tāna Aśva-krānta (pas du cheval)]

Lorsque la note *Rṣabha* (Do) [est jouée] avec *Pañcama* (Fa) dans la base-de-gammes du milieu, les experts doivent y reconnaître le ton (tāna) *Aśva-krānta* (pas du cheval). 30.

#### [8. Le tāna Gaja-krānta (pas de l'éléphant)]

Dans la base-de-gammes du milieu, lorsque la note *Rṣabha* (Do) est de deux temps, ce ton (tāna) est *Gaja-krānta* (le pas de l'éléphant) qui contrôle les éléphants. 31.

#### [9. Le tāna Bhīma (terrible)]

Lorsque dans la base-de-gammes  $\tilde{\jmath}im\bar{u}ta$  la note Madhyama (Mib) est de deux temps, cela donne le ton (tāna)  $Bh\bar{i}ma$  (terrible) attrayant pour l'esprit. 32.

#### [10. Le tāna Bhīma-kṛta (créé par Bhīma)]

Lorsque la dernière note Niṣāda (Lab) a deux temps dans la base-de-gammes du milieu, les experts reconnaissent le ton (tāna) Bhīma-krta 2 (créé par Bhīma). 33.

#### [11. Le tāna Cala (mobile)]

Ou, dans la même base-de-gammes, quand *Pañcama* (Fa) a deux temps on reconnaît le ton (tāna) *Cala* (mobile) agréable en voyage.<sup>3</sup> 34.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Saṇgīta-śiromaṇi, 398, mentionne que certains considèrent le Madhyama du tāna Bhīma comme ayant trois temps, toutefois, en ce cas, il serait identique au tāna Rākṣasa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bhīmākṛti (de forme terrible) d'après le manuscrit; voir note du texte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dans la liste des noms des tāna (voir vers 4 de ce chapitre), le ms. donnait Vali (ride) ou Bali (offrande). Toutefois le mot Cala semble plus probable à cause de son voisinage avec Sthira (immobile); la Saṃgīta-sārāvalī et le Saṃgīta-sīromaṇi donnent la lecture bala (force).

### [स्थिरम्]

ऋषभो मध्ममञ्जैव द्विमात्रौ द्वाविप स्थितौ । तदा स्थिरं भवेत्तानं प्रवेशे गीयते बुधै: ॥ ३५ ॥

### [दीर्घम्]

ैद्विमात्रौ ऋषभश्रेव निषादश्र तथा स्वरौ<sup>३</sup> । जीमूतगौ<sup>4</sup> यदा स्यातां तदा दीर्घ प्रजायते ॥ ३६ ॥

### [ह्रस्वम्]

द्विमात्रः पञ्चमञ्चेव ऋषमश्च तथा स्वरः। द्वावेतौ मध्यमग्रामे यदा स्याद्ध्रस्वकं तदा ॥ ३७॥

### [ब्रह्मम्]

द्विमात्र ऋषभो ग्रामे मध्यमे जायते तदा । ब्राह्मं तानं तदा विद्यात्सामवेदप्रवर्तकम् ॥ ३८ ॥

### [राक्षसम्]

त्रिमात्रो मध्यमः स्याँद्वै ग्रामे <sup>6</sup>जीमूतसंज्ञके । यदा <sup>7</sup>गीतं परिज्ञेयं राक्षसं तानमेव हि ॥ ३९ ॥

### [आतुरम्]

त्रिमात्रश्च निषादस्तु यदा ग्रामे तु मध्यमे । भवेत्तदातुरं तानं गेयं गीतविचक्षणैः ॥ ४० ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> द्विमात्रो ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> द्विमात्रो ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> स्वर: ms.

<sup>4</sup> जीमूतगों ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ब्राह्यं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> जीमूतसंज्ञकी ms.

<sup>7</sup> गीतपरिज्ञेयं ms.

#### [12. Le tāna Sthira (immobile)]

Lorsque les deux [notes] Rṣabha (Do) et Madhyama (Mib) sont fixées à deux temps, cela donne le ton (tāna) Sthira (immobile) joué en rentrant chez soi par les hommes prudents. 35.

#### [13. Le tāna Dīrgha (long)]

Lorsque les notes Rṣabha (Do) et Niṣāda (Lab) d'une durée de deux temps entrent dans Jīmūta, cela donne naissance à Dīrgha (long). 36.

#### [14. Le tāna Hrasva (court)]

Les notes Pañcama (Fa) et Rṣabha (Do), de deux temps, toutes deux dans la base-de-gammes du milieu, donnent Hrasva (court). 37.

#### [15. Le tāna Brāhma (Védique ou de Brahma)]

Lorsque, dans la gamme du milieu, le *Rṣabha* (Do) a trois temps on obtient le ton (tāna) *Brāhma* (Védique) <sup>1</sup> par lequel est mené le chant du *Sāma Veda*. 38.

#### [16. Le tāna Rākṣasa (des démons)]

Lorsque, dans la base-de-gammes appelée Jimūta, Madhyama (Mib) dure trois temps, ce chant est reconnu comme le ton (tāna) démoniaque (Rākṣasa). 39.

#### [17. Le tāna Ātura (tourmenté)]

Lorsque dans la gamme du milieu Niṣāda (Lab) a trois temps, ceci forme le ton (tāna) Ātura (tourmenté) <sup>2</sup>joué par les musiciens experts. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le ms. donne ici Brāhmya qui a presque le même sens.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce tāna enlève la douleur.

### [विभवम्]

ेत्रिमात्रः पञ्चमो वा स्यात्तस्मिन् ग्रामे यदा स्वरः। विभवं तद्विजानीयाद्रसे गेयं विशेषतः॥ ४१॥

### [सात्त्वकम्]

द्विमात्र ऋषभो यत्र मध्यमश्र तथा स्वरः। ग्रामे जीमूतके तानं सात्त्विकं हि प्रजायते ॥ ४२ ॥

### [भैकम्]

ऋषभश्र निपादश्र तदूंपावेव संस्थितौ । तस्मिन्नेव यदा ग्रामे तदा भैकं विनिर्दिशेत ॥ ४३ ॥

### [गुणम्]

ऋषभः 'पञ्चमारूयस्तु त्रिमात्री द्वाविष स्वरौ । यदा स्यातां च जीमूते ग्रामे तानं गुणं भवेत् ॥ ४४ ॥

### [सुभद्रश्राम-तान-लक्ष्णम्]

### [आयुष्यम्]

सुभद्राख्ये यदा ग्रामें गान्धारो वै द्विमात्रिकः । आयुष्यं नाम विज्ञेयं तदा तानं पटेत्सदा ॥ ४५ ॥

## [पूर्णम ]

ऋषभाख्यो द्विमात्रस्तु यदा ग्रामे तृतीयके । तदा पूर्णे भवेत्तानं गृहकुच्छ्रे पठेतसदा ॥ ४६ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> त्रिरात्र: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>-2</sup> पञ्चमारातु ms. Cette lecture donnerait le sens " Rṣabha précédé de Pañcama" qui semble improbable d'après l'ordre des notes dans le Jimūta-grāma.

#### [18. Le tāna Vibhava (puissant)]

Ou, dans la même base-de-gammes, lorsque la note *Pancama* (Fa) a trois temps, on reconnaît le *tāna Vibhava* (puissant) joué surtout pour le sentiment (rasa). 41.

#### [19. Le tāna Sāttvika (vertueux)]

Le ton (tāna) Sāttvika (vertueux) apparaît lorsque, dans la base-de-gammes Jīmūta, les notes Rṣabha (Do) et Madhyama (Miþ) durent trois temps. 42.

#### [20. Le tāna Bhaika (des grenouilles)]

Lorsque Rṣabha (Do) et Niṣāda (Lab) sont fixés dans la même forme (trois temps) de la même base-de-gammes cela indique [le tāna] Bhaika (des grenouilles). 43.

#### [21. Le tāna Guṇa (qualité)]

Lorsque deux notes, Rsabha (Do) et celle appelée Pañcama (Fa), ont trois temps, dans la base-de-gammes Jīmūta, cela donce le ton (tāna) Guṇa (qualité). 44.

[Description des tons (tāna). de la base-de-gammes Subhadra (gracieux) (Ga Ri Sa Dha: Mib Ré Do La, ou Do Si La Fa #)]

### [1. Le tāna Āyusya (de longue vie)]

Lorsque dans la base-de-gammes appelée Subhadra, Gāndhāra (Do) est de deux temps (mātrā), ce tāna est connu comme Āyuṣya (de longue vie). On doit sans arrêt le répéter. 45.

#### [2. Le tāna Pūrņa (complet)]

Lorsque la note appelée Rṣabha (Si) de deux temps est [jouée] dans la troisième base-de-gammes, ce ton (tāna) est Pūrṇa (complet) à répéter toujours en cas de troubles domestiques. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le ms. donne rasa (sentiment) mais il n'est pas impossible que le mot original soit raṇa (bataille) qui répondrait mieux au nom de ce tāna. La variante Vibhaya (sans peur) donnée par la Saṃgīta-sārāvalī s'accorde mieux avec le mot rana (bataille).

#### [गेहम्]

<sup>1</sup>प ड्जो वा स्याद्द्विमात्रस्तु ग्रांममन्त्यं समाश्रितः । तदेहं जायते तानं रते गेयं विशेषतः ॥ ४७ ॥

### [सुभगम्]

द्विमात्रो धैवतो ग्रामे यदान्ते च व्यवस्थितः ।
सुभगं तद्भवेत्तानं दुर्भगानां सुखपदम् ॥ ४८ ॥

### [सुख,वहम्]

ऋषभश्रेव गान्यारो द्विमात्रौ द्वाविप स्वरौ । यदा स्यातां सुभद्राख्ये तदा तानं सुखावहम् ॥ ४९ ॥

### [पौण्डरीकम्]

उभी च षड्जगान्धारी तृतीयं ग्राममाश्रितौ । द्विमात्रौ पौण्डरीकं च तदा तानं प्रजायते ॥ ५० ॥

### [अजाख्यम्]

यदा धैवतगान्धारौ सुभद्रं ग्रामगाश्रितौ । द्विमाच्रौ जायते तानमजाख्यं साधुसंमतम् ॥ ५१ ॥

### [सुरात्रम्]

द्विमात्रश्चेव गान्धारो यदान्त्यग्रामसंस्थितः । सुरात्रं जायते तानं तदा गेयं निशागमे ॥ ५२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le ms. ajoute avant ce vers: ऋषमास्यौ द्विमात्रस्तु च répétant, par erreur le premier quart du distique précédent.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> तारं ms.

<sup>3</sup> द्विमात्रो ms.

<sup>4</sup> समद्राख्यो ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> द्विमात्रं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> यदा ते ग्रामसंस्थित: ms.

#### [3. Le tāna Geha (demeure)]

Lorsque Ṣadja (La), de deux temps est installée dans la troisième base-de-gammes, cela fait apparaître le ton (tāna) Geha (demeure ou maison) qui se joue pendant l'amour. 47.

#### [4. Le tāna Subhaga (fortuné)]

Dans la dernière base-de-gammes, *Dhaivata* (Fa #) de deux temps est établi. Cela donne le ton (tāna) *Subhaga* qui donne la fortune aux infortunés. 48.

#### [5. Le tāna Sukhāvaha (qui rend prospère)]

Les deux notes *Rṣabha* (Si) et *Gāndhāra* (Do) de deux temps dans la base-de-gammes *Subhadra* font naître le ton (tāna) *Sukhāvaha* (qui rend prospère). 49.

### [6. Le tāna Pauṇḍarīka (du sacrifice du Soma 1)]

Lorsque dans la troisième base-de-gammes sont établies les deux [notes] Ṣadja (La) et Gāndhāra (Do) de deux temps, le ton (tāna) Paundarīka (du sacrifice Puṇḍarīka) apparaît. 50.

### [7. Le tāna Aja (jamais né, ou le bouc)]

Le ton (tāna) nommé Aja («jamais né», ou «le bouc»), approuvé par les saints, est formé des deux notes Dhaivata (Fa #) et Gāndhāra (Do) de deux temps dans la base-de-gammes Subhadra. 51.

### [8. Le tāna Surātra (des belles nuits)]

Gāndhāra (Do) de trois temps dans la dernière base-de-gammes donne le ton (tāna) Surātra (des belles nuits) joué au début de la nuit. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le sacrifice *Puṇḍarīka* dure onze jours. Le terme *Pauṇḍarīka* peut aussi signifier « guirlande de lotus ».

#### [तारकामयम्]

ऋषभो वा द्विमात्रस्तु यदा ग्रामे तृतीयके । ¹नारकारूयं तदा तानं राचिज्ञानं मजायते ॥ ५३ ॥

### [विधेयम]

षड्जोऽथवा द्विमात्रस्तु ैसुभद्रे वर्तते यदा । विधेयं जायते तानं विद्याकामो नरः पटेतु ॥ ५४ ॥

### [याज्ञकम्]

द्विमात्रो धैवतो ग्रामं यदा <sup>क्ष्माप्तस्तृतीयकम् ।</sup>
तदा स्याद्याज्ञिकं तानं यज्ञकाले समुचरेतु ॥ ५५ ॥

### [पुण्यम्]

डभादृषभगान्धारौ द्विमात्रौ तु यदा स्वरौ । <sup>4</sup>तृतीयग्रामसंपाप्तौ पुण्यतानप्रवर्तकौ ॥ ५६ ॥

### वात्सल्यम् ]

षड्जगान्धारकौ वापि <sup>ह</sup>तमेव ग्रामपाश्रितौ । तद्रूपौ <sup>ह</sup>चऋतुस्तानं वात्सस्यं सुजनिषयम् ॥ ५७ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> राक्षसाख्यं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> तद्रे pour सुभद्रे ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ग्रामे यदा प्राप्ततृतीयके ms.

<sup>4</sup> तृतीयकं ग्रामसंप्राप्ती ms.

<sup>5</sup> तदेव ms.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L'usage du parsait चक्कतु: est ici incorrect (अपरोक्षे लिट् ) mais peut être un usage archaïque (ārṣa). La forme usuelle serait le présent कुरत:

### [9. Le lāna Tāraka (des étoiles) ou Tārakā-maya (fait d'étoiles)]

Rṣabha (Si) de trois temps dans la troisième base-de-gammes donne le ton (tāna) appelé Tāraka 1 (des étoiles) qui fait comprendre la nuit. 53.

#### [10. Le tāna Vidheya (soumis 2)]

Ou, lorsque Ṣadja (La) a trois temps, dans Subhadra, cela donne le ton (tāna) Vidheya (soumis), répété par l'homme anxieux d'apprendre. 54.

#### [11. Le tāna Yājñika (des sacrifiants)]

Prenant Dhaivata (Fa #) de trois temps dans la troisième basede-gammes on obtient le ton (tāna) Yājñika (des sacrifiants) à répéter durant les sacrifices-rituels (yajña). 55.

#### [12. Le tāna Puņya (méritoire)]

Les deux notes *Rṣabha* (Si) et *Gāndhāra* (Do) de trois temps dans la troisième base-de-gammes causent le ton (tāna) *Puṇya* (méritoire). 56.

#### [13. Le tāna Vātsalya (affectueux)]

Ou, dans la même gamme, si ce sont Ṣadja (La) et Gāndhāra (Do) sous la même forme (à trois temps), cela devient le ton (tāna) Vātsalya (affectueux), cher aux gens de bien. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le ms. donne *Rākṣasa* (des démons nocturnes) mais la liste donnée plus haut, la *Saṃgīta-sārāvalī* et la citation de ce distique dans le *Bharata-kośa* donnent *Tārakā-maya*.

Voir distique 39 pour le ton Rākṣasa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ou commandé.

[सत्यम्]

तथा धैवतगान्धारौ त्रिमात्रौ ग्राममन्त्यमम् । संस्थितौ विकतुस्तानं सत्यं नाम सुखावहम् ॥ ५८ ॥

एवमेतानि नामानि कीर्तितानि पृथक् पृथक् । गीतज्ञैः पुरुषेः सम्यग् ज्ञातच्यानि प्रसिद्धये ॥ ५९ ॥

इति तानलक्षणाध्याय:²

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir note 6, page 126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> इति तानकलक्षणमध्याय: ms.

#### [14. Le tāna Satya (vérité)]

Puis, dans la dernière base-de-gammes, on établit *Dhaivata* (Fa #) et *Gāndhāra* (Do) de trois temps, cela donne le ton (tāna) nommé *Satya* qui porte bonheur. 58.

\* \* \* \* \*

Tels sont les noms [des tāna] expliqués, l'un après l'autre, et qui doivent être étudiés à fond par les hommes connaissant la musique, afin d'obtenir le succès. 59.

Fin du chapitre [Sept] « Définition des tāna »

## अष्टमोऽध्यायः

### [मात्रालक्षणम्]

हस्यः स्वरः परो दीर्घः प्छतश्चात्र तृतीयकः । मात्राभेदेन विज्ञेयास्त्रयोऽप्येतेऽक्षराः क्रमात् ॥ १॥

```
<sup>1</sup> हस्वं दीर्घं प्टतं चैव त्रिविधं चाक्षरं स्मृतम् ।
                      (Nāṭya-śāstra, 18. 73, édition de Bombay)
        निमेषकाली मात्रा स्यात्
                      (Bhāva-prakāśana, p. 195)
        मात्रा त लौकिकी नेह किंतु पश्चगुणा तत:।
                                    (Dattila, 117)
        पञ्चलघ्वक्षरोचारमिता मात्रेह कथ्यते।
        अनया मात्रयात्र स्यालवुगुर्वादिकल्पना ॥
                      (Samgīta-ratnākara, 5. 16)
      एकमात्रो लघुः; मात्राद्धयं गुरुः; मात्रात्रयं प्छतः; मात्रार्घं द्वतः; इति । अनुद्रतादयोऽपि भेदाः
कैश्चिदुक्ताः । ते भरतादिप्रयोगेषु ग्रन्थे चानुक्तत्वात् लक्ष्येऽप्यप्रसिद्धत्वाचोपेक्षिताः ।
              (Commentaire de Simha-bhūpāla sur le Samgīta-ratnākara, 5. 16)
        लब्बक्षराणां पञ्चानां मानमुचारणे हि यत् ।
        तत्प्रमाणपरिज्ञेया मात्रा तालगता बुधै: ॥
                        (Samgīta-makaranda, 2. 3. 60, et Samgīta-samaya-sāra, 7. 13-14)
         छन्दोगतत्वादेव मात्राशब्देन लघ्वक्षरमुच्यते ।
         तालगतःवे त पञ्चलव्यक्षरोचारमितकालो द्रष्टव्य:।
                  (Commentaire de Kallinātha sur le Saṃgīta-ratnākara, 4. 233-241)
        मात्रा कला लघुर्ल इत्यादिशब्दैर्माहोच्यते।
               (Commentaire de Simha-bhūpāla sur le Samgīta-ratnākara, 4. 63-76)
        या लौकिकी कला काष्ट्रा निमेषश्च स्मृतो वधै:।
        न सा तालकला ज्ञेया ह्यन्येषा तालजा कला ॥
         निमेषाः पञ्च विज्ञेया गीतकाले कलान्तरम् ।
                        (Nātya-śāstra, 31.2.3, édition de Bombay)
         या लैकिकी कला काष्टा निमेपाश्च स्मृता बधै:।
         न सा तालकला जेया ह्यन्येत्रा तालजा कला ॥
         निमेपा: पञ्च मात्रा
         निमेपाः पञ्च विशेषा गीतकाले कलान्तरम् ॥
                                (ibid. édition de Bénarès)
```

#### CHAPITRE VIII

#### [DÉFINITION DES UNITÉS-DE-TEMPS (MĀTRĀ)]

D'après les différences d'unités-de-temps (mātrā) on distingue trois sortes de syllabes (akṣara) <sup>1</sup> correspondant respectivement à des notes (svara) <sup>2</sup> brèves (hrasva), puis longues (dīrgha) et la troisième prolongée <sup>3</sup> (pluta). 1.

 $<sup>^1</sup>$  « Les syllabes (akṣara) sont de trois sortes: brèves, longues et prolongées.» (\$Nātya-śāstra\$, 18. 73, édition de Bombay)  $^2$  ou voyelles.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « La durée de l'unité-de-temps (mātrā) est celle du clin d'oeil (nimeṣa).» (*Bhāva-prakāśana*, p. 195, cité dans le commentaire de Kallinātha sur le *Saṃgīta-ratnākara*, 5. 13)

<sup>«</sup>L'unité-de-division-rythmique (kalā), dans le temps musical, a la durée de cinq clins d'oeil.» (*Bhāva-prakāśana*, p. 195, et *Nāṭya-śāstra*, 31. 3, cités par Kallinātha, *ibid*.)

<sup>«</sup> En musique l'unité-de-temps (mātrā) n'est pas celle en usage ordinaire mais est cinq fois plus longue.» (Dattila, 117)

<sup>«</sup>L'unité-de-temps (mātrā) est déterminée ici par le temps nécessaire pour prononcer cinq syllabes brèves. C'est par cette unité-de-temps que sont créées les longues, brèves, etc.» (Saṃgīta-ratnākara, 5. 16)

<sup>«</sup> Une brève (laghu) dure un temps (mātrā); une longue (guru) deux temps; une prolongée (pluta) trois temps. Un demi temps est [appelé] druta. Certains parlent d'autres divisions telles que anudruta (quart de temps) et autres. Comme elles ne sont pas mentionnées dans les ouvrages de Bharata et des autres [autorités] ni connues dans la pratique nous ne les définissons pas.» (Siṃhabhūpāla, commentaire du Sangīta-ratnākara, 5. 16)

<sup>&</sup>quot;L'espace [de temps nécessaire] pour prononcer cinq syllabes brèves est connu des savants comme la mesure de l'unité-de-temps (mātrā) employée en rythmique.» (Samgīta-makaranda, 2. 3. 60, et Samgīta-samaya-sāra, 7. 13-14)

<sup>«</sup>Le mot unité-de-temps (mātrā), dans les mètres poétiques, désigne une syllabe brève (laghu). En rythmique-musicale il apparaît comme le temps nécessaire à prononcer cinq syllabes brèves.» (Kallinātha, commentaire du Sangīta-ratnākara, 4. 233-241)

<sup>«</sup>L'unité-de-division-rythmique (kalā), l'instant (kāṣṭhā) et le clin d'oeil (nimeṣa) usuels sont différents de l'unité-rythmique (kalā) employée dans les rythmes musicaux. Cette dernière est considérée comme ayant la durée de cinq clins d'oeil (nimeṣa).» (Nāṭya-śāstra, 31. 2-3, édition de Bombay)

<sup>«</sup> L'unité-de-temps (mātrā) est représentée par les mots mātrā, kalā (unité-rythmique), laghu (brève), la (abréviation pour laghu), etc.» (Simha-bhūpāla, commentaire du Samgīta-ratnākara, 4. 63-76)

हस्वः स्वरश्रेकमात्रो द्विमात्रो दीर्घ उच्यते । वित्रमात्रश्र प्छतः प्रोक्तः सर्वेषां लक्षणं त्विदम् ॥ २ ॥

एकमाञ्चं बको रौति द्विमाञ्चं चातकोऽत्रवीत् । वसन्तकाले संपाते ज्ञिमाञ्चं कोकिलस्वरम्<sup>३</sup> ॥ ३ ॥

एकमात्रस्वरा योज्या हास्यशृङ्कारकर्मणि । भयानके तथा वीरे रौद्रे बीभत्ससंज्ञिके ॥ ४ ॥ प्रज्ञान्ते च द्विमात्रस्तु चिमात्रः करुणेऽद्भृते ॥ ५ ॥

इति मात्रालक्षणाध्याय:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> स स्वरश्चेतमात्रस्तु ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नुमात्रश्च ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> चाषस्तु वदते मात्रां द्विमात्रां वायसोऽब्रवीत् । मयूरस्तु त्रिमात्रां वै मात्राणामिति संस्थिति: ॥ (*Yājñavalkya-sikṣā*, 15-16)

<sup>4</sup> Le ms. ajoute त्रिमात्रस्तु entre द्विमात्रस्तु et त्रिमात्र: par suite d'une erreur de copiste.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> लक्षणमध्याय: ms.

Une note (ou voyelle) brève (hrasva) dure un temps (mātrā); une longue (dīrgha) deux temps; une note prolongée (pluta) trois temps. C'est la définition donnée dans tous les cas. 2.

Le cri de la grue dure un temps. Le cri [de l'oiseau] *Cātaka* deux temps. La note du coucou, quand le printemps arrive, dure trois temps.<sup>1</sup> 3.

[Sentiments (rasa) connectés avec les unités-de-temps (mātrā)]

Les notes d'un temps sont appropriées pour les actions gaies, ou amoureuses; pour la peur, l'héroïsme, la fureur et l'horreur, ainsi que pour la paix, les [notes de] deux temps; pour la tristesse et la stupeur, celles de trois temps. 4-5.

Fin du chapitre [huit] « Définition des unités-de-temps »

¹ « Le geai bleu parle par [syllabes d'] un temps. Le cri du corbeau dure deux temps, celui du paon trois temps. Ainsi sont établies les unités-de-temps.» (Yājñavalkya-śikṣā, 15-16)

## नवमोऽघ्यायः

### [लयलक्षणम्]

लम्बितद्रुतमध्याश्र लयास्त्रय उदाहृताः । च्रयाणामपि वक्ष्यामि लक्षणानि पृथक् पृथक् ।। १ ॥

[लिम्बतः]

उदिते वर्धमाने च दूराह्वाने तथैव च । ज्ञिमाज्ञान्योजयेदुर्णान लम्बितो जायते लय: ॥ २ ॥

त्रयो लयास्त विज्ञेया द्वतमध्यविलम्बिताः ॥

 $(N\bar{a}tya-ś\bar{a}stra, 31.3)$ 

तालान्तरालवर्ती यः कालोऽसौ लयनालयः।

त्रिविध: स च विज्ञेयो हुतो मध्यो विलम्बित: ॥

(Saṃgīta-samaya-sāra, 7. 15, et Svara-tālādi-lakṣaṇa, 286)

मार्गभेदाचिरक्षिप्रमध्यभावैरनेकथा।

लयोऽक्षरे पदे वाक्ये योऽसौ नात्रोपयुज्यते ॥

(Saṃgīta-ratnākara, 5. 46)

विलिम्बतं द्वतं मध्यं तत्त्वमोघो घनं कमात्।

(Amara-kośa)

विलम्बितादीनां लयानां तत्त्वाद्याः पर्याया इत्यभिधानकारः। नाटये तु विलम्बितानुसारेण क्रमात् तत्त्वाद्या वाद्यप्रकाराः।

(Amara-kośa, commentaire de Kṣīra-svāmin)

लयः साम्यमथाऽस्त्रियाम् ।

(Amara-kośa)

मा[गा]नमे[गे]ययोरन्यूनाधिक्ये किप्टता लयो हतादि:। वाद्यादीनामन्योन्यं समत्विमिति यावत्। तालिक्रोषस्तु लयो अन्यः।

(Amara-kośa, commentaire de Kṣīra-svāmin)

<sup>1</sup> वक्षामि ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> तत: कलाकालकृतो लय इत्यभिसंज्ञित:।

#### CHAPITRE IX

#### DÉFINITION DES TEMPOS (LAYA)

Trois tempos (laya) sont mentionnés: le lent (lambita),<sup>1</sup> le rapide (druta) et le moyen (madhya). Nous en expliquons séparément les caractéristiques.<sup>2</sup> 1.

#### [Le tempo lent (lambita laya)]

En montant, en progressant,<sup>3</sup> en appelant de loin, on emploie des syllabes (varṇa) de trois temps (mātrā) et cela fait le tempo lent (lambita). 2.

 $<sup>^{1}</sup>$  Appelé  $\it vilambita$  dans le dernier vers de ce chapitre comme dans les autres textes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « On appelle tempo (laya) la durée (kāla) de l'unité-de-temps (kalā.) On connaît trois tempos, le rapide, le moyen et le lent ». (*Nāṭya-śāstra*, 31. 3, édition de Bombay)

<sup>«</sup> Le temps qui sépare les frappes-rythmiques (tāla) étant un repos (layana) est appelé laya (tempo). Ce tempo est de trois sortes, rapide, moyen et lent.» (Saṃgīta-samaya-sāra, 7. 15, et Svara-tālādi-lakṣaṇa, 286)

Voir sur les tempos: Bharata-bhāṣya, p. 1616 (de notre ms.), Saṃgita-sārāvalī, p. 10, Bhāva-prakāśana, 7. 126, Saṃgita-ratnākara, 5. 44, 45, Dattila, 151, etc. . .

Voir aussi notre note sur le Vișnu-dharmottara, III. 18.

<sup>«</sup> A cause de la différence de style, lent, modéré ou rapide, et des émotions [correspondantes], le tempo est de plusieurs espèces. Le tempo des syllabes des mots et des phrases dans le langage parlé est différent ». (Samgīta-ratnākara, 5.46)

<sup>«</sup>Les mots représentant les tempos, lent (vilambita), rapide (druta) et moyen (madhya), sont respectivement synonymes des mots tattva, ogha et ghana » (Amara-kośa). Le commentateur Kṣīra-svāmin remarque toutefois que les mots tattva, etc. . . , dans l'art dramatique et la danse (nāṭya), se rapportent à des manières de jouer les instruments (vādya). Il distingue deux usages du mot laya, l'un s'appliquant au rythme proprement dit, l'autre au fait de jouer « en mesure » lorsque plusieurs instruments jouent ensemble.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ou « en temps de prospérité », ou « dans le style-musical appelé Vardhamāna ».

[द्रुतः]

मृगाणां वर्णना यत्र क्रियते शीघ्रगामिनाम् । तथान्येषामपि भवेदेकमान्त्रो दुतो लयः ।। ३ ॥

[मध्यः]

मिश्रेर्वणैर्भवेन्मध्यो मिश्रवर्णनया पुनः । मिश्रमात्रो लयः सम्यग् द्विमात्रोऽत्त्र<sup>®</sup> मशस्यते <sup>6</sup> ॥ ४ ॥

द्वतो बालजनस्येष्टो मध्यमो यौवनात्मनाम् । लोके सौख्यकरो नित्यं दृद्धानां लम्बितो लयः ॥ ५ ॥

द्वते पड्जर्षभौ योज्यौ स्वरौ गीतविचक्षणैः। गान्धारमध्यमौ मध्ये त्रयः शेषा विल्लम्बिते ॥ ६ ॥

इति लयलक्षणाध्याय:

<sup>1</sup> मुगाश्चा ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> कृयन्ते ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> भवेदेकमात्रे ms.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> शीघत्वं वर्तते यत्र स **द्ध**ताख्यो लय: स्मृत:। (Saṃgīta-sārāvalī, 2, p. 10)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> लम्बितोऽत्र ms.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> क्षिप्रमन्थरगत्या यो मध्यमः स लयः स्मृतः । (Saṃgīta-sārāvalī, 2, p. 10)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> इति लयलक्षणमध्याय: ms.

#### [Le tempo rapide (druta laya)]

En décrivant les animaux rapides et autres choses similaires on utilise le tempo rapide à un temps (eka-mātrā).<sup>1</sup> 3.

#### [Le tempo moyen (madhya laya)]

Dans le cas de syllabes mélangées (longues et courtes) ainsi que pour la description de choses variées, le tempo basé sur l'unité-de-temps (mātrā) mixte est indiqué. C'est pourquoi on recommande, en ce cas, [l'unité de] deux temps (dvi-mātrā).<sup>2</sup> 4.

En ce monde, le tempo rapide convient à l'enfance, le moyen à la jeunesse. Le tempo lent plaît toujours aux hommes mûrs. 5.

Les notes Ṣadja (Do) et Rṣabha (Ré) sont indiquées par les musiciens experts pour le tempo rapide, les notes Gāndhāra (Miþ) et Madhyama (Fa) pour le tempo moyen, les trois autres (Sol, La, Sib) pour le tempo lent. 6.

Fin du chapitre [neuf] «Définition des tempos»

¹ « Partout où la vitesse existe, le tempo appelé rapide (druta) est indiqué.» (Samgīta-sārāvalī, 2, p. 10)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Le tempo qui convient à un mélange [d'éléments] rapides et lents est le tempo moyen (madhyama).» (Saṃgita-sārāvalī, 2, p. 10)

## दशमोऽध्याय:

### [स्थानलक्षणम्]

स्थानानि त्रीणि वर्णानामुरः कण्टः शिरस्तथा । 'सव[ना]न्याहुरेतानि गीते शास्त्रविदो जनाः ।। १ ॥

```
1 सव . . . न्याहरेति गीते ms.
      <sup>2</sup> उर: कण्ठ: शिरश्चैव स्थानानि त्रीणि वाङ्मये।
        सवनान्याहरेतानि *साम्रश्चाप्यधरोत्तरे ॥
        (*साम वाप्यर्थतोऽन्तरम् Bharata-bhāsya et Sam.-sārā.)
            (Nāradīya-śikṣā, 1. 1. 7, Bharata-bhāṣya, 2. 18, Saṃgīta-sārāvalī, 17, p. 86)
         नीचमध्यमोत्तमरूपतया वाक् उरित कण्ठे शिरित च अभिव्यज्यते । उरित वक्षःस्थाने शब्दोचारणं
प्रातःसवनमुच्यते । नीचैरचारणं प्राप्तःसवनशब्दस्यैत्पर्थः । कण्ठस्थाने मध्यमेन स्वरेणोचारणं माध्यंदिन-
सवनम् । शिरोलक्षणे स्थाने उच्चैरभिन्यज्यमानं शब्दजातं तृतीयसवनम् । (Bhatta-sobhākara, com-
mentaire de la Nāradīya-śikṣā 1.1.7)
         मारुतस्तूरसि चरन् मन्द्रं जनयति स्वरम् ।
         प्रात:सवनयोगं तं छन्दोगायत्रमाश्रितम् ॥
         कण्ठे माध्यंदिनयुतं मध्यमं त्रेष्ट्रभानुगम् ।
         तारं तार्तीयसवनं शीर्षण्यं जागतानुगम् ॥
                                      (Pāṇinīya-śikṣā, 7-8)
         व्यवहारे त्वसौ त्रेधा हृदि मन्द्रोऽभिधीयते।
         कण्ठे मध्यो मुर्झि तारो द्विगुणश्चोत्तरोत्तरम् ॥
                                    (Samgīta-ratnākara, 1. 3. 7)
         अथ गीतलक्षणं भवति । तस्य त्रीणि स्थानानि । उर: कण्ठ: शिरश्च । तेभ्यो मन्द्रमध्यतारोत्पत्ति: ॥
                                                              (Vișnu-dharmottara, III. 18. 1)
         अष्टौ स्थानानि वर्णानामुर: कण्ठ: शिरस्तथा।
         जिह्वामूलं च दन्ताश्च नासिकोष्ठौ च तालु च ॥
                                          (Māṇḍūkya-śikṣā, 68)
         त्रीणि स्थानानि हृत्कण्ठिशरांसीति समासत:।
         एकैकमपि तेषु स्याद्दाविंशतिविधायुतम् ॥
```

(Samgīta-samaya-sāra, cité par Kallinātha)

#### CHAPITRE X

#### [DÉFINITION DES [TROIS] REGISTRES (OU OCTAVES) (STHĀNA)]

Les syllabes peuvent être [prononcées] dans trois registres (ou octaves) (sthāna) [appelés voix de] poitrine, de gorge et de tête.

Les gens qui connaissent les Ecritures disent qu'on appelle, en musique, [ces trois registres] les trois libations (savana) [ou offrandes de Soma du matin, de midi et du soir]. 1.

¹ Nous corrigeons le texte incomplet d'après la Nāradīya-śikṣā. Le commentateur de la śikṣā, Bhaṭṭa-śobhākara, explique cette connection des trois registres avec les trois libations.

<sup>«</sup> La voix apparaît dans la poitrine, la gorge, et la tête, étant de ce fait, grave, moyenne ou haute. Les paroles prononcées dans la poitrine sont appelées libation du matin car les paroles des offrandes du matin sont chantées d'une voix grave. L'émission des notes dans l'octave moyenne, dans la gorge, correspond à la libation de midi. Les mots émis dans l'octave de tête qui semble haute, forment la troisième libation, [celle du soir].» (Bhaṭṭa-śobhākara, commentaire de la Nāradīya-śikṣā, 1. 1. 7)

<sup>«</sup> Le souffle part de la poitrine, engendrant les notes graves, dans le mètre gāyatrī, associées à la libation du matin. A midi on chante l'octave moyenne dans la gorge suivant le mètre tristup. L'aigu, de tête, est la troisième libation qui suit le mètre jagatī.» (Pāṇinīya-śikṣā, 7.8)

<sup>«</sup> En pratique elles sont trois. Dans la poitrine ce qu'on appelle [l'octave] grave (mandra), la moyenne (madhya) dans la gorge, l'aiguë (tāra) dans la tête, chacune étant le double de la précédente.» (Saṃgīta-ratnākara, 1. 3. 7)

Le Saṃgīta-samaya-sāra remarque que dans chaque octave il y a vingt-deux micro-intervalles (śruti). Les huit sthāna (places) de la Māṇḍūkya-śikṣā sont des « places d'articulation parlée» qui n'ont rien à voir avec les sthāna (registres) des textes sur la musique.

त्रिमात्रो जायते कण्डाट्द्रिमात्र उरसस्तथा । शिरसस्त्वेकमात्रस्तु सर्वेषां योगतः ¹प्छुतः ॥ २ ॥

स्वस्थानसंभवो वर्णः सौभाग्यं जनयेत्परम् । गीते सौख्यं च गात्रस्य स्वरन्यक्ति तथैव च ॥ ३॥

अस्थाननिर्गतः क्षेत्रं शरीरस्य करोति च । विस्वरत्वं तथा याति विरङ्गाय प्रजायते ॥ ४ ॥

इति स्थानलक्षणाध्याय:4

¹ Je préfèrerais la lecture द्वत: (demi-temps ou अर्थमात्रा) au lieu de प्युत: (de trois temps).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> वर्ण्य: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> प्राम् ms.

<sup>4</sup> इति स्थानलक्षणमध्याय: ms.

Les [notes] de trois unités-de-temps (mātrā) (blanches pointées) viennent de la gorge, celles de deux unités (blanches) de la poitrine, celles d'une unité (noires) de la tête. Les syllabes prolongées (pluta, i.e., de trois temps) <sup>1</sup> conviennent partout. 2.

Dans le chant, un son (varna), émis dans sa propre octave (sthāna) rend le chant mélodieux, est agréable au corps et [permet] la production juste de la note (svara). 3.

Ceux qui tombent dans la mauvaise octave font mal au corps. On chante alors faux et le déplaisir naît. 4.

Fin du chapitre dix « Définition des registres »

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Je préfèrerais ici la lecture druta au lieu de pluta, donnant le sens « Lorsque les trois [octaves] s'unissent, celles d'un demi-temps (croches) [conviennent].»

# एकाद्शोऽध्यायः

### [यतिलक्षणम् ]

गोपुच्छा 'वज्रसारा च महाभैरवसंज्ञका । विश्वेता यतयः प्रोक्ता गीते गीतविचक्षणैः" ॥ १ ॥

<sup>1</sup> वज्रसारी ms.

अङ्गभूता हि तालस्य यतिपाणिल्याः स्मृताः ॥
तिस्रस्तु यतयश्चान्या मार्गेषु लयसंश्रया[ः] !
समा स्रोतोगता चैव गोपुच्छेति यथाक्रमम् ॥
पादवर्णप्रकर्षाणामश्चराणामथापि च ।
नियमे या यतिः सा तु गीतवाद्यसमाश्रया ॥
(Nātya-śāstra, 31. 530 et 532-534, édition de Bénarès)

#### CHAPITRE XI

#### [DÉFINITION DES RYTHMES (YATI) 1]

Partout, les rythmes (yati) sont appelés Go-pucchā (régulier comme le mouvement de la queue d'une vache, c'est-à-dire à quatre temps), Vajra-sārā (de la nature, étroite au milieu, de la foudre,² c'est-à-dire à trois temps) et Mahābhairavā (du grand Bhairava (Śiva) c'est-à-dire à cinq temps) 3 par les experts en musique. 1.

Dans le Gitālamkāra le mot yati veut dire « rythme » et est employé au lieu du mot tāla qui n'apparaît point dans ce sens. Les trois yati sont des rythmes à quatre, trois et cinq temps, définis en termes de métrique poétique. Le mot tāla, voulant dire rythme, n'est pas extrêmement ancien et il semble probable que le Gītālamkāra qui l'utilise deux fois dans le sens de « battement de main donnant la mesure » appartient encore à la tradition plus ancienne qui l'ignorait dans le sens général de « rythme » qui lui fut donné par la suite.

Le mot yati aurait été conservé ultérieurement (dans les  $Pur\bar{a}na$ , le  $N\bar{a}tya-5\bar{a}stra$ , les oeuvres de Nārada, etc.), dans un sens déformé, pour représenter des variations du tempo (laya) qui sont peu importantes, car il n'y a pas d'évidence qu'un rythme variable puisse être fréquemment employé en musique modale. Le mot  $t\bar{a}la$ , («rythme», de  $t\bar{a}d$ , battre) n'est pas védique dans le sens de «rythme». Il apparaît dans quelques Upaniṣad tardives, dans le  $Mah\bar{a}bh\bar{a}rata$  et les  $Pur\bar{a}na$ .

Le Nāṭya-śāstra mentionne les deux usages du mot yati:

« Les éléments du rythme (tāla) sont le mouvement (yati), les battements [du tambour] (pāṇi) et le tempo (laya) . . .

Il existe trois autres yati, dépendant du tempo dans les genres-musicaux classiques (mārga): samā (égal), srotogatā (accélérant ou ralentissant) et go-pucchā (variable). Le yati du chant et des instruments contrôle la durée (prakarṣaṇa) des syllabes-rythmiques (pāda), des sons musicaux (varṇa) ainsi que des syllabes.» (Nāṭya-śāstra, 31, 530-533)

<sup>2</sup> La foudre est représentée comme ayant la taille étroite, la forme d'un X fermé aux deux bouts.

<sup>3</sup> Le nombre « 5 » est le nombre sacré de Siva.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Gitālaṃkāra utilise le mot yati qui veut dire « ordre, mouvement » dans un sens très différent de celui des autres textes. Partout ailleurs le mot yati est un aspect particulier du laya (tempo) et veut dire « mouvement ». Ce mouvement est défini comme étant régulier (samā), ralentissant ou accélérant (srotogatā), ou « variable comme les mouvements de la queue d'une vache » (Go-pucchā).

#### [गोपुच्छा]

चतुःपादसमं गीतं यद्भवेत्सममात्रकम् । गोपुच्छा सा यतिर्ज्ञेया तुल्याक्षरिवभूषिता ॥ २ ॥

### [वजसारा]

आद्यन्तावतिदीर्घों च यत्न पादे बभूवतुः । वज्रसारा तु सा ज्ञेया मध्यक्षामा यतिर्भवेतु ॥ ३ ॥

### [महाभैरवा]

यस्यामेको गुरुः पादे त्रयोऽन्ये रुघवः स्थिताः। महाभैरवसंज्ञा सा यतिर्वा [पश्चमात्रिका] ।। ४॥

### [यति-शुद्धिः]

यतिशुद्धौ विशुद्धिः स्याद्गीतस्य मुनयोऽब्रुवन् । <sup>5</sup>अशुध्या तुम्बुरोश्चापि क्षेयं पालालभक्षणम् ॥ ५ ॥

इति यतिलक्षणाध्यायः

<sup>1</sup> दीघों ms.

 $<sup>^2</sup>$  पादौ  $\mathrm{ms}$ .

<sup>3</sup> सा यतिर्वा मचसापि च 1ms.

Le texte est dépourvu de sens et trop long pour le mètre. Nous suggérons comme une possibilité le passage [ ] qui n'est en rien une certitude. Une autre suggestion serait मध्यपीवरा (élargie au centre) par contraste avec le rythme précédent qui est "rétréci au centre", mais cette description ne semble pas convenir au rythme représenté.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> हाद्धे ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> अमुध्या तुम्बुरूस्यापि ज्ञेयं पालाललक्षणम् ms.

[Go-pucchā yati (
$$\sim \sim \sim ou ----$$
)]

On appelle, en queue de vache (go-pucchā, c'est-à-dire régulier) un rythme (yati) formé de [quatre] syllabes (akṣara) équivalentes dans un chant où les quatre demi-hémistiches sont semblables et les unités rythmiques identiques.<sup>1</sup> 2.

[
$$Vajra-s\bar{a}r\bar{a}$$
 yati  $(- - - -)$ ]

Lorsque, dans un semi-hémistiche, la première et la dernière [syllabes] sont longues,<sup>2</sup> le rythme, au centre rétréci, est appelé *Vajra-sārā* (comme la foudre).<sup>3</sup> 3.

### $[Mah\bar{a}bhairav\bar{a}\ yati\ (-\smile\smile)]$

Lorsque le demi-hémistiche est fait d'une longue, les trois autres étant brèves, 4 ce rythme (yati) [à cinq temps] est appelé du grand Bhairava (Śiva). 4.

Les sages disent que le chant est sans faute quand le rythme (yati) est sans faute.

Le musicien céleste Tumburu lui-même, si [son rythme] est fautif, n'est qu'une bête herbivore. 5.

Fin du chapitre onze « Définition des rythmes »

Cette définition diffère donc de celle de tous les autres ouvrages qui considèrent Go-pucchā comme un mouvement variable et non un rythme régulier.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ou f f Rythme à quatre temps.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C'est un rythme à trois ou six temps.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voir note 2, p. 143.

est consacré à Siva (Bhairava).

# द्वादशोऽध्यायः

[आस्यलक्षणम् ]

सहासेन मुखेनैव गीतं गेयं विचक्षणैः। उत्साहाय पर्ङाय श्रोतुः प्रहादनाय च॥ १॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सहासान मुखेनैव ms.

#### CHAPITRE XII

#### [DESCRIPTION [DES EXPRESSIONS] DU VISAGE (ĀSYA) 1]

Les chants sont chantés par les experts avec un visage souriant, pour stimuler, séduire et réjouir l'auditeur. 1.

Comme nous l'avons déjà remarqué (chapitre IV) il est difficile de déterminer, d'après le ms. si le nom de l'élément-d'art-musical (gītāṅga) envisagé est āṣya (expression du visage) ou hāṣya (rire). La lecture dans le chapitre IV est ṣaḍbhrāṣyāni ou ṣaḍrāṣyāni, visiblement erronnée, qui peut être une faute de copiste pour ṣaḍḍhāṣyāni (les six rires) mais plus probablement ṣaḍāṣyāni (les six expressions du visage). On pourrait en conclure que ce passage fait partie de celui sur les raṣa. Les six façons de rire sont décrites à propos de « l'état émotionnel du rire » (hāṣya-raṣa) dans beaucoup de textes, en particulier le Nāṭya-ṣāṣtra, 6. 52-53, le Nāṭya-darpaṇa, 115, le Saṃgīta-dāmodara, 5. 76-77, le Saṃgīta-ratnākara, 7. 1423-1425, le Saṃgīta-candra, 1828-1829, etc. Aucune référence à āṣya (expression du visage), envisagé comme l'un des éléments-de-l'art-musical (gītāṅga), ne se rencontre dans les autres textes sur la musique.

Toutefois nous avons préféré le mot āsya au mot hāsya pour les raisons suivantes:

Les vers du Gitālaṃkāra qui donnent la liste des cent-quatre-vingt-cinq gītāṅga (éléments-de-l'art-musical) n'ont de parallèle dans aucun autre texte et ne sont cités nulle part sauf dans le Pañca-tantra qui les appelle « différents aspects de l'art musical » (gītasya bhedāḥ). Dans l'édition de Harvard, commé dans celle de Bombay, la lecture est ṣaḍ-āsyāni (les six expressions du visage).

De plus le Gītālaṃkāra spécifie que « les chants doivent être chantés avec un visage souriant » et indique six façons de sourire. Il ajoute à la fin du chapitre qu'il a indiqué les « six manières de rire employées dans le chant ».

S'il s'agissait ici de l'état émotionnel du rire (hāsya-rasa) faisant partie du chapitre suivant, cet état émotionnel devrait se placer après celui de l'amour (śṛṅgāra) comme c'est le cas dans tous les ouvrages de rhétorique et de musique, et non avant, et le rire ne serait pas de nouveau décrit à sa propre place dans le chapitre sur les états-émotionnels.

Il est vraisemblable qu'un copiste, voyant ce chapitre de quelques lignes et y lisant le mot hāsya, l'a incorporé à celui sur les émotions (rasa) qui le suit. Il est évident, toutefois, d'après la dernière ligne du chapitre, que l'auteur le considérait comme un chapitre indépendant. Ce sujet est d'ailleurs mentionné parmi les douze gītānga chacun desquels est décrit dans un chapitre particulier.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dans le ms. ce chapitre et le suivant « Définition des états-émotionnels (rasa) » sont groupés en un seul chapitre XII.

# स्मितं च हिसतं चैव तथोपहसितं पुनः । विहासमपहासं च तीत्रहासं तथैव च ॥ २ ॥ गीतार्थे भरतेनोक्तं षड्डिधं हास्यलक्षणम् ॥ ३ ॥

[इत्यास्यलक्षणाध्यायः]

```
<sup>1</sup> षड्मेदाश्चास्य विज्ञेयास्तांश्च वक्ष्याम्यहं पुन: ॥
  स्मितमथ इसितं विइसितमुपइसितं चापइसितमतिइसितम ।
  दी दो भेदो स्याता क्तममध्यमाधमप्रकृती ॥
                                        (Nātya-śāstra, 6. 52-53)
  विहासश्चोपहासश्च मध्ये ज्येष्ठे स्मितं हस:।
  अपहासोऽतिहासश्च नीचे प्रायोऽधमे रसः ॥
                                           (N\bar{a}tya-darpana, 115)
  स्मितं च हसितं चैव तथा विहसितं पुन:।
  भवेत्प्रहसितं चापि तथातिहसितं मतम ।
  सद्भावसंवृतं हास्यमेवं षड्विधमुच्यते ॥ (मतान्तरम् )
                                 (Samgīta-dāmodara, 5. 76-77)
  स्मितं विहसितं च स्याददृहासस्तथा पर: । उपहास: प्रहासश्च हास्यं पञ्चविधं स्मृतम् ॥
                                                                (Samgīta-dāmodara, 5. 51)
  उत्तमानां मध्यमानां नीचानामप्यसौ भवेत् । त्र्यवस्थः कथितस्तस्य पड्भेदाः सन्ति चापरे ॥
  स्मितं च हसितं प्रोक्तमुत्तमे पुरुषे बुधै: । भवेदिहसितं चोपहसितं मध्यमे नरे ॥
  नीचे Sपहसितं चातिहसितं परिकीर्तितम् । (Saṃgīta-ratnākara, 7. 1423-1425)
   षड्भेदाश्चास्य विजेयास्त्रिविधां प्रकृतिं श्रिताः । स्मितं च हसितं च स्यादत्तमप्रकृतौ नरे ॥
   भवेद्विहसितं चोपहसितं मध्यमे नरे । नीचेऽपहसितं चातिहसितं च प्रवर्तते ॥
   ईषद्विहसितैर्गण्डैः कटाक्षैरप्यनुल्वणैः । अलक्षितद्विजं धीरं स्मित्मित्युच्यते वधैः ॥
   उत्फ्रह्मानननेत्रं च गण्डैविंहसितैर्युतम् । किञ्चिछक्षितदन्तं च हसितं तत् प्रकीर्तितम् ॥
   आकुञ्चिताक्षिगण्डं यत् सुस्वरं मधुरं तथा । कालागतं स्वास्यरागं तद्दै विहसितं स्मृतम् ॥
   निकञ्चितासशीर्षे यजिहादृष्टिनिरीक्षगन् । उत्कुलनासिकं यत्स्यानाम्नोपहसितं तु तत् ॥
   अस्थानप्रभवं साश्चनेत्रमुत्किम्पितांसकम् । शिरःकम्पयुतं यच तचापहसितं स्मृतम् ॥
   संरब्धसाश्रुनयनं विकृष्टस्वरमुद्धतम् । करोपगृदपार्श्वं यत्तचातिहसितं भवेत् ॥
   बाङ्नेपथ्याङ्गिकात्मायं शृङ्गारश्च त्रिधा स्मृत: । यद्यत्प्रहसनं वाक्यं स हासो वाचिक: स्मृत: ॥
   विपर्यासेन विक्षेपो माल्यामरणवाससाम् । यः स नेपथ्यजो हास्य इति निर्णीयते बुधैः ॥
  विकटाभिन्यत्वं च यदङ्गानां विह्येक्यते । स्वभावाद्वाथ कपटात्सं हास्यस्वाङ्किको मतः ॥
                                                                        इति हास्य: ॥
                                                             (Samgīta-candra, 1826-1836)
```

Bharata décrit les six formes du rire (hāsya) employées en musique qui sont; sourire (smita), rire (hasita), rire contenu (upa-hasita), rire composé (vi-hāsa), rire moqueur (apa-hāsa) et rire violent (tīvra-hāsa). 2-3.

Fin du chapitre douze « Description [des expressions] du visage (āsya) »

<sup>1</sup> « Le rire est de six sortes: sourire (smita), rire (hasita), rire composé (vi-hasita), rire contenu (upa-hasita), rire moqueur (apa-hasita), rire violent (ati-hasita). Ces formes de rire, prises deux par deux, conviennent respectivement aux gens de caractère élevé, moyen ou vil ». (Nātya-śāstra, 6. 52-53)

Même description dans le Nāṭya-darpaṇa, 115, le Saṃgīta-ratnākara, 7. 14. 23-1425, et le Saṃgīta-candra, 1826-1827. Le Saṃgīta-dāmodara, 5. 76-77, après une liste semblable, dit que « Ces six formes de rire, définies d'après l'opinion d'autres auteurs, sont celles des gens de bien ». L'auteur lui-même envisage cinq sortes de rire: sourire (smita), rire composé (vi-hasita), rire de cheval (aṭṭa-hāsa), rire contenu (upa-hāsa) et éclat de rire (pra-hāsa). (Saṃgīta-dāmodara, 5. 51)

Dans le Samgita-candra de Vipradasa (distiques 1828-1836) se trouve une description détaillée des six formes de rire.

«Les gens d'esprit appellent sourire (smita) une expression dans laquelle les joues sont légèrement gonflées, le regard ordinaire, les dents invisibles.

Dans le rire (hasita), le visage et les yeux sont élargis, les joues gonflées, les dents légèrement apparentes.

Dans le rire-composé (vi-hasita) les joues et les yeux sont contractés, le son est net et agréable, le moment choisi, le visage change peu à peu de couleur.

Dans le rire-contenu (upa-hasita) les épaules et la tête se contractent, les yeux regardent en coin, les narines sont large ouvertes.

Le rire-moqueur (apa-hasita) apparaît à contre-temps, des larmes viennent aux yeux, il secoue les épaules et la tête.

Dans le rire-violent (ati-hasita) les yeux pétillent et s'emplissent de larmes, le son est bruyant, les mains se placent sur les hanches.

Cet [état émotionnel du rire] comme celui de l'amour, est [provoqué] par trois [choses], les paroles (vācika), le costume (nepathya) ou les gestes (āṅgika).

Le rire dû aux paroles provient de tout ce qui paraît drôle dans une phrase ou une conversation.

Les gens d'esprit disent que le rire dû au costume naît de guirlandes, d'ornements ou de vêtements placés de travers.

Les gestes, les regards, les mouvements des membres, inattendus dans un personnage particulier, causent le rire dû aux gestes.» (Sangita-candra, 1828-1836)

# त्रयोदशोऽध्यायः

#### [रसलक्षणम्]

[रसाः]

# 'श्रङ्गारवीरवीभत्सरौद्रहास्यभयानकाः । करुणाद्भुतज्ञान्ताश्र नव काव्ये रसाः स्मृताः ॥ १ ॥

```
<sup>1</sup> Ce distique est reproduit dans le Bharata-bhāsya, vers 22, p. 999 de notre
ms., qui donne la lecture नवैवात्र au lieu de नव काव्ये.
        शृङ्कारहास्यकरुणा रौद्रवीरभयानकाः।
        बीभत्साद्भतशान्ताख्याः स्वभावाचतरो (?) रसाः ॥
                                             (Agni-purāṇa, 339. 8)
        श्रङ्कारवीरकरुणाद्भतहास्यभयानका:।
        वीमत्सरीद्रौ च रसा: शान्तंन च नव स्मृता: ॥
                                        (Abhinaya-laksana, 2, 18)
        शृङ्कारहास्यकरुणा रौद्रवीरभयानकाः।
        बीभत्साद्भृतसंज्ञी चेत्यष्टी नाटचे रसाः स्मृताः ॥
                                             (N\bar{a}tya-\dot{s}\bar{a}stra, 6.16)
         शृङ्गारहास्यकरणरौद्रवीरभयानका:।
        बीमत्साद्भतशान्ताख्या नव नाट्यरसाः स्मृताः ॥
                                           (Sangīta-candra, 1760)
         श्रङ्कारहास्यकरुणा रौद्रवीरभयानका:।
         बोमत्साद्भृत*शान्ताश्च **नव नाटचे रसा: स्मृता: ॥
       (*शान्ताच्या Rasa-kaumudī. **रसा: सद्धिनेव स्मृता: Nāṭya-darpaṇa)
                     (Rasa-kaumudī, 7. 7, Nāṭya-darpaṇa, 111, Saṃgīta-dāmodara, 5. 16)
         शृङ्गारहास्यौ करुणो रौद्रो वीरो भयानक: ।
         बोमत्सश्चाद्धतः शान्तो नवधेति रसो मतः ॥
                                    (Samgita-ratnākara, 7. 1358-1359)
         हास्यशृङ्कारकरुणा रौद्रवीरभयानका: ।
         वीभत्साद्भुतशान्ताश्च नव नाटचे रसा: स्मृता: ॥
                                        (Visnu-dharmottara, III. 30. 1)
         शृङ्गारवीरकरुण। द्वतहास्यभयानकाः ।
         बीभत्सश्चापि रौद्रश्च नाटचेष्वष्टी रसाः स्मृताः ॥
         शान्तोऽपि कथित: कैश्चिदन्यैरन्ये च सूरिभि:।
                        (Samgita-muktāvalī de Devaņācārya, 1316-1317)
         श्रृङ्गारो हास्यनामा च बीमत्सः करुणस्तथा।
         वीरो भयानकाह्वानो रौद्राख्योऽद्भतसंज्ञक: ॥
         शान्तो ब्रह्माभिधः पश्चाद्वात्सल्याख्यस्ततः परम् ।
         संभोगो विप्रलम्भः स्याद्रसास्त्वेते त्रयोदश ॥
                                 (Samgīta-sudhākara de Haripāla, 4. 5. 7)
```

#### CHAPITRE XIII

#### [DÉFINITION DES ÉTATS-ÉMOTIONNELS (RASA)]

Les états-émotionnels (rasa) sont, dans le chant-poétique (kāvya), au nombre de neuf: l'amour (śṛṅgāra), l'héroïsme (vīra), l'horreur (bībhatsa), la fureur (raudra), le rire (hāsya), la peur (bhayānaka), la tristesse (karuṇa), la stupeur (adbhuta) et la paix (śānta). 1.

¹ Le Nāṭya-śāstra, 6. 16, déclare que « dans l'art dramatique » huit états-émotionnels seulement sont envisagés. Il est imprudent d'en déduire que le neuvième rasa, la paix, n'avait pas été inventé car plusieurs auteurs, en particulier Abhinava-gupta dans son commentaire du Nāṭya-śāstra mentionnent le fait que la paix n'est pas un sentiment qui peut être exprimé dans l'art dramatique. Le passage sur le śānta-rasa, donné dans l'édition de Bombay du Nāṭya-śāstra comme une interpolation, en est possiblement une, car les textes qui citent le Nāṭya-śāstra parlent toujours de huit rasa. Toutefois Abhinava-gupta mentionne une version où les rasa sont neuf. La Saṃgīta-muktāvalī, parlant des huit rasa de l'art dramatique, dit que certains en ajoutent un neuvième.

L'Abhinaya-darpaṇa, 2. 180, l'Agni-purāṇa, 339. 8, le Viṣṇu-dharmottara, III. 30.2, le Bharata-bhāṣya, p. 999, le Nāṭya-darpaṇa, III, le Saṃgita-candra, 1760, le Saṃgita-ratnākara, 7. 1358-1359, le Rasa-kaumudī, 7. 7, etc., parlent des neuf rasa. Haripāla dans son Saṃgita-sudhākara, 4. 5. 7, en ajoute quatre de plus.

¹शृङ्गाराज्जायते हास्यो रौद्राच करुणो रसः । वीराचैवाद्धतोत्पत्तिर्वीभत्साच भयानकः² ॥ २ ॥

°एकः शान्तो रसः स्वर्गे स गन्धर्वैः प्रगीयते । विरुष्ठेरतिकृच्छ्रेण न तु मत्यैः कथंचन ॥ ३ ॥

# [रस-वर्णाः]

4 क्योतामत्य ms.

शुक्को भवति श्रङ्गारो रक्तो रौद्रः प्रकीर्तितः । ⁴कपोताभस्तु वीभत्सः कषायः करुणस्तथा ॥ ४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est reproduit dans le Nātya-śāstra, 6. 40, l'Agni-purāṇa, 337. 7, le Vișnu-dharmottara, III. 30. 2. <sup>2</sup> शृङ्गाराजायते हासो रौद्रात्तु करुणो रस:। वीराचाद्भतनिष्पत्तिः स्याद्वीभत्साद्भयानकः॥ (Agni-purāṇa, 339. 7) शृङ्गाराद्धि भवेद्धास्यो रौद्राच करुणो रसः\*। वीराचैवाद्भुतोत्पत्तिर्वोभत्ताच भयानक: ॥ (\*करुणोदय: Viṣṇu-dharmottara) (Nātya-śāstra, 6.40, et Viṣṇu-dharmottara, III. 30.2) श्रङ्काराजायते हासो रौद्राच करुणोदय: । भयानकोऽपि बोभत्साद्वीरादुत्प[ च ] तेऽद्भुत: ॥ (Samgita-dāmodara, 5. 17) श्रङ्गाराद्धि भवेद्धास्यो रौद्रातु करुणो रस:। भयानकस्तु बीभत्साद्वीराद्वे वाद्धतो भवेत ॥ (Samgita-candra, 1770-1771) शृङ्गाराद्याश्च चत्वारो हास्यादीनां च हेतव:। (Saṃgīta-muktāvalī de Devaṇācārya, 1318) <sup>3</sup> शान्तो रस: स्वतन्त्रोऽत्र पृथगेव व्यवस्थित: । (Visnu-dharmottara, III, 30. 2)

Le rire est dérivé de l'amour, la tristesse de la fureur, la stupeur de l'héroïsme, et la peur de l'horreur. 2.

L'état émotionnel de la paix (śānta) est chanté constamment au paradis par les musiciens-célestes (gandharva) qui n'ont point d'attachements. Il ne trouve point sa place parmi les mortels.<sup>2</sup> 3.

#### [Couleurs des états-émotionnels]

L'amour est blanc,³ la fureur rouge, l'horreur est couleur de pigeon, la tristesse est brune (kaṣāya). 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce distique est à peu près identique au Nāṭya-śāstra, 6. 40. Le chapitre sur les rasa est le seul dont les définitions soient sensiblement les mêmes dans le Gitālaṃkāra et le Nāṭya-śāstra.

Pour la définition détaillée des rasa et de leurs effets, voir Nātya-śāstra, chapitres 6 et 7, Saṃgīta-ratnākara, chapitre 7, Saṃgīta-candra, 1669-1887, Saṃgīta-mīmāṇsā (Rasa-lakṣaṇollāsa), Bālarāma-bharata, p. 117-121, Rasa-kaumudī, 7, Bhāva-prakāśana, chapitres 2 et 3, Śṛṇgāra-prakāśa, premier chapitre, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Le sentiment de paix est indépendant des autres états-émotionnels. Il est donc décrit séparément.» (Visnu-dharmottara, III. 30. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tous les autres textes sur la musique ou l'art littéraire considèrent l'amour comme sombre (śyāma) car c'est la couleur de Viṣṇu, de Kṛṣṇa; le blanc est la couleur de Śiva.

La couleur de la tristesse est généralement le gris (kapota ou dhūsara). Le Samgīta-cintāmaņi le dit fauve (kapila).

L'horreur est le plus souvent bleue (nīla).

Le sentiment de la paix est blanc pour le Saṃgīta-ratnākara, blanc-éclatant (ati-śveta) dans le Saṃgīta-candra. Le Kāvya-prakāśa et le Sāhitya-darpaṇa le disent couleur de lune ou de jasmin.

# सितो हास्यस्तु विज्ञेयः कृष्णश्चेव भयानकः । गौरो वीरस्तथा पीतश्चाथाद्भुतः प्रकीर्तितः ।। ५ ॥

#### [शृङ्गारः]

सुखोपायेष्टसंपन्न 'ऋतुमाल्योपसेवकः । पुरुषः प्रमदायुक्तः शृङ्गारे च प्रगीयते ।। ६ ॥

```
शृङ्कारस्त भवेच्छ्यामो रक्तो रौद्रः प्रकीर्तितः ।
  सितो हास्यश्च विज्ञेयः कृष्णश्चेव भयानकः ॥
  गौरो वीरस्त विज्ञेयः पीतश्चेव।द्भतः स्मृतः ।
  कापोतः करणश्चैव नीलो बीमत्स एव च ॥
                                     (Visnu-dharmottara, III. 30. 4-6)
  श्रङ्कार: कृष्ण(इयाम)वर्णोऽयं कथितो विष्णुदैवत: ॥
  रुद्राधिदेव: किल रक्तवर्णो रौद्राभिधानो रस उक्त एप: ॥
                                      (Saṃgīta-dāmodara, 5. 26 et 103)
  श्यामः सितो धूसरश्च रक्तो गौरोऽसितस्तथा।
  नीलः पीतस्ततः श्वेतो रसवर्णाः कमादिमे ॥
                                           (Samgīta-ratnākara, 7. 1377)
  रयामो भवति शृङ्गार: सितो हास्य: प्रकीतित:।
  कपोतः करणश्चैव रक्तो रौद्रः प्रकीर्तितः ॥
  गौरो वीरस्त विज्ञेयः कृष्णश्चेव भयानकः।
  नीलवर्णस्त बीभत्सः पीतश्चैवाद्भतः स्मृतः ॥
                      (Nātya-śāstra, 6. 43-44, édition de Bombay)
  इयाम: श्वेतश्च गौरश्च पीतो रक्तश्च पञ्चम:।
  क्पोतश्चेव नीलश्च कृष्णश्चेति यथाक्रमम् ॥
  यथाधिदैवतं वर्णः कथितः पूर्वसूरिभिः।
                                        (Bhāva-prakāśana, 3. 163-164)
  इयामो भवति शृङ्गारः श्वेतो हासः प्रकीर्तितः।
  क्पोत: करुणाख्य: स्याद्रक्तो रौद्र: प्रकीर्तितः ॥
  गौरो वीरो रसो शेय: कृष्णश्चैव भयानक:।
  नीलवर्णस्त बीमत्सः पीतश्चैवाद्भतः स्मृतः ॥
  अतिश्वेतस्त शान्तः स्याद्रसवर्णा इतीरिताः।
                                          (Saṃgita-candra, 1778-1779)
<sup>2</sup> सत pour ऋतू ms.
अस्त्रप्रायेष्टसंपन्न ऋतुमाल्यादिसवकः।
  पुरुषप्रमदायुक्त: शृङ्गार इति संज्ञित: ॥
                                  (N\bar{a}tya-s\bar{a}stra, 6.47)
  सुखोपायेष्टसंपन्नो यत्र मास्यानुलेपकः।
  पुरुपप्रमदायुग्मः शृङ्गार इति संज्ञितः ॥
                                  (Visnu-dharmottara, III. 30, 21-32)
```

Le rire est blanchâtre (sita), la peur bleue-noir, l'héroïsme d'un jaune pâle (gaura), la stupeur jaune. 5.

#### [L'amour (śṛṅgāra)]

On chante, dans l'humeur amoureuse, un homme uni à une femme sensuelle, possédant tous les instruments désirables du plaisir,<sup>2</sup> servi [dans ses desseins] par la saison et par les guirlandes de fleurs. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ces deux distiques sont identiques au Vișnu-dharmottara, III. 30. 4-6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le *Nāṭya-śāstra* donne *sukha-prāyeṣṭa-sampanna* « possédant les choses qui généralement sont agréables » au lieu de *sukhopāyeṣṭa-sampanna*, du *Gītālaṃkāra* dont la lecture semble meilleure.

Il existe, à partir d'ici, une très grande similitude entre les vers de ce chapitre (sauf le dernier) et certains passages du *Nātya-sāstra* (6. 47, 69, 74, 65 et 50) appelés *kārikā* et qui sont très probablement des citations (excepté le premier distique de 6. 47).

Le mètre du Gītālamkāra qui jusqu'ici était anuṣṭup devient soudain āryā. Le dernier chapitre sur le langage (bhāṣā) des chants est aussi en āryā.

Ce chapitre provient donc des mêmes sources que le chapitre six du Nāṭya-sāstra, à moins que le Nāṭya-sāstra ne se soit servi ici du Gītālaṃkāra.

#### [वीरः]

'स्मृतिशोर्यवीर्यगर्वेक्त्साहपराक्रम[प्रभावेश्व] । अपवादैराक्षेपकृतैर्गयो वीररसस्तज्ज्ञे: ॥ ७ ॥

#### [बीभत्सः]

°अनिष्टदर्शनाद्वा रसनाद्घाणात्तथा च संस्पर्शात् । ⁴उद्देजनाच गीते वीभत्सः पोच्यते [वि]बुधैः ॥ ८ ॥

```
1 Le ms. donne:
         स्मृति सौर्यवीयोंर्ये तत्साहाय पराक्रमः . . . . !
         विषादेश्चापवादेराक्षेपऋतेर्गेयो वीररसस्तज्ञै: ॥
      <sup>2</sup> स्थितिधेर्यवीरगर्वेष्ट्लाहपराक्रमप्रभावेश्च।
         वाक्यैश्चाक्षेपकतेर्वीररसः सम्यगभिनेयः॥
                                  (Nātya-śāstra, 6. 69, édition de Bombay)
         स्मृतिधैर्यवीर्यशौर्योत्साहपराक्रमप्रभावैश्च ।
                                              (ibid 6. 68, édition de Bénarès)
         इत्थमत्र भवद्भिरासितव्यं योद्धव्यमिति बलस्य व्यापारणादितिकर्तव्यानां भृत्यानां प्रभावना प्रभाव-
संपादनम् (Abhinava-gupta, commentaire du Nāṭya-śāstra, 6. 83-84)
       3 Le ms. donne:
         अनिष्टदरानाद्वासंवाघाणात्तथा च संस्पर्शाद् ।
         उद्वेजनाच गीते बीभत्सः प्रोच्यते बुधैः॥
       4 अन्भिमतदर्शनेन च गन्धरसस्पर्शशब्ददोष्टेश्च ।
         उद्वेजनैश्च वहभिवींभत्सरस: समुद्भवति ॥
                                                (N\bar{a}tya-\dot{s}astra, 6.74)
         जुगुप्सया च भवति बीमत्सस्य समुद्भवः।
         नासाविघूर्णनात्तस्य चोद्वेगेन तथैव च ॥
```

(Visnu-dharmottara, III. 30, 25-26)

#### [L'héroïsme $(v\bar{i}ra)$ ]

Ceux qui comprennent le sentiment héroïque doivent célébrer la présence d'esprit (smṛti), l'endurance (śaurya), l'audace (vīrya), la fierté (garva), l'enthousiasme (utsāha), le courage dans l'attaque (parākrama), la stratégie (prabhāva), la modestie (apavāda), les défis (ākṣepa). 7.

#### [L'horreur (bībhatsa)]

Les connaisseurs attribuent l'horreur (bībhatsa), dans le chant, à tout ce qui concerne la vue, le goût, l'odeur, le toucher de choses indésirables, ainsi qu'à la crainte (udvejana).<sup>3</sup> 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Prabhāva: la puissance donnée à une armée par l'arrangement des mouvements dans la bataille.» (Abhinava-gupta, commentaire du Nāṭya-śāstra, 6.83-84)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le *Nāṭya-śāstra*, 669, omet la modestie (apavāda), et la remplace par *vākya* (paroles) qui, comme attribut de *ākṣepa-kṛta*, donne le sens « les paroles lancées en défi.»

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « L'horreur naît de la vue de choses indésirables ou de défauts dans les odeurs, le goût, le toucher ou les paroles entendues ainsi que des causes variées de la crainte ». (Nāṭya-śāstra, 6. 74)

<sup>«</sup> Le sentiment de l'horreur naît de la répulsion et des odeurs répugnantes.» (Viṣṇu-dharmottara, III. 30. 25-26)

```
[रौद्रः]
```

'जत्साहन्यवसायैर्विषादित्वाद्विस्मयान्मोहात् । 'युद्धादिवर्णनाद्वा गेयो रौद्रो रस्रो विबुधैः' ॥ ९ ॥

[हास्यः]

'विपरीतालङ्कारैर्विकृताचाराभिधानवेषैश्र । विकृतैश्रार्थविशेषैर्गीते रसो भवेद्धास्यः' ॥ १० ॥

```
1 Le ms. donne:
         उत्साहव्यवसायैश्च प्राणत्वादविसारयं मोहै:।
         युद्धावर्णतयापि च गेयो रौद्रो विबुधै: ॥
       <sup>2</sup> युद्धमहारघातनविकृतच्छेदनविदारणैश्चेव ।
         सङ्ग्रामसंभ्रमाद्यैरेभिः संजायते रौद्रः॥
                                           (N\bar{a}tya-s\bar{a}stra, 6.65)
         कोधान्द्रवति रौद्रस्य रसस्य तु समुद्भवः।
         रक्तत्वङ्नेत्रभुकुटिकोधामषैः ससाहसैः।
         पीडनै: शस्त्रसंघातैस्तस्येहाभिनयो भवेत ॥
                                           (Viṣṇu-dharmottara, III. 30. 24-25)
       <sup>3</sup> अविषादित्वादविस्मयादमोहाच्च योऽध्यवसायो निश्चयः स चोत्साहयतीत्युत्साहः। एतदुक्तं भवति।
आपराङ्गकनिमग्नतां, स्वल्पे सन्तोषं, मिथ्याज्ञानं चापास्य यस्तत्त्वनिश्चयः स एवोत्साहहेतः प्रधानतया. रौद्रे
तु तमःप्राधान्याद् अनुचिताशास्त्रिकबन्धाद्यपीति मोहविस्मयप्राधान्यम् ॥
                                 (Abhinava-gupta, commentaire du Nāṭya-śāstra, 6.83)
       <sup>4</sup> La lecture du ms. est:
         विपरीतालङ्कारैविंकृताचाचर . . . . वेयैश्च ।
         एतैश्चार्थविशेषेश्च गीते तत्र रसो भवेत ॥
       <sup>5</sup> विपरीतालङ्कारैर्विकृताचाराभिधानवेपैश्च ।
         विकृतैरङ्गविकारैईसतीति रस: स्मृतो हास्य: ॥
                                   (N\bar{a}tya-s\bar{a}stra, 6.50, \text{ édition de Bombay})
         विरुद्धैविंकृतेस्तैस्तैविंकृतैरपि भूषणै:।
         विक्रतैरेव वचनैरन्यैर्हास्यरसोदय: ॥
                                        (Saṃgita-dāmodara, 5. 87)
         हास्यस्य तु समुत्पत्तिरसंबद्धप्रलापत:।
         असंबद्धात्तथा वेशाद्धवतीति विनिश्चयः ॥
                                     (Visnu-dharmottara, III. 30. 11-12)
```

#### [La fureur (raudra)]

Le sentiment de la fureur (raudra) est chanté par les gens d'esprit pour exprimer l'ardeur de l'entreprise (utsāha-vyavasāya), née du chagrin (viṣāda), de l'étonnement (vismaya), de l'illusion (moha), des récits guerriers ou autres.<sup>1</sup> 9.

#### [Le rire (hāsya)]

Dans le chant, les ornements placés de travers, les gestes, vocables et vêtements bizarres, un sens inhabituel [des mots] causent l'état-émotionnel du rire.<sup>2</sup> 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « La fureur naît de la guerre, de l'attaque, des coups, des visages tailladés, des corps lacérés et de la confusion des batailles.» (Nāṭya-śāstra, 6. 65)

<sup>«</sup> L'état émotionnel de la fureur (raudra) naît de la colère (krodha). Il est mimé avec des yeux rougis, des sourcils froncés, des signes de colère, d'impatience, de violence, de douleur, et en donnant des coups avec des armes.» (Viṣṇu-dharmottara, III. 30-24-25)

Le premier vers de ce distique du Gītālaṃkāra est presque identique au premier vers du Nāṭya-śāstra, 6. 68 (édition de Bombay), mais avec le sens contraire (aviṣāda pour viṣāda, avismaya pour vismaya, amoha pour moha). Bien que ce vers ne corresponde pas à la description du raudra-rasa dans le Nāṭya-śāstra, une remarque de Abinava-gupta suggère qu'il a vu un tel vers dans le Nāṭya-śāstra ou ailleurs.

<sup>« [</sup>Dans l'héroïsme] la volonté sans dépression, sans étonnement, sans illusion, crée l'enthousiasme; c'est pourquoi ils sont une inspiration. Ce qui veut dire que le fait d'être satisfait avec des résultats même petits, de rejeter les illusions, d'évaluer les réalités avec justesse, sans inquiétude ou dépression dans l'infortune, sont les causes principales de l'enthousiasme, alors que, dans la fureur, l'obscurcissement [de l'esprit] est prédominant, on emploie des moyens impropres et impies, l'illusion et l'étonnement prédominent.» (Abhinava-gupta, commentaire du Nāṭya-śāstra, 6. 83, édition de Baroda)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « L'état-émotionnel du rire est incité par tout ce qui est inhabituel ou contradictoire comme de porter des ornements à l'envers ou d'employer les mots de travers.» (Samgīta-dāmodara, 5. 87)

Le Nātya-śāstra, 6. 50, édition de Bombay, donne anga-vikāra (mouvements des membres) au lieu de artha-viśeṣa (sens inhabituel).

<sup>«</sup> Le sentiment du rire naît vraiment d'un parler décousu et de vêtements bizarres.» (Viṣṇu-dharmottara, III. 30. 11-12)

#### [भयानकः]

विकृतरवसत्त्वदर्शनसंग्रामारण्यशून्यभवनानाम् । गानान्त्रपस्य भीतेश्रोरस्य च भयानको भवति ।। ११ ॥

#### [करुणः]

<sup>°</sup>परिदेवितैर्विरुपितैः सञ्चद्रुदितैर्विमोहनस्वनैश्च । विनियोज्यः करुणरसो गीते देहाभिपातैश्च⁴ ॥ १२ ॥

```
<sup>1</sup> La lecture du ms. est:
  स्यः विकृतसत्वरवद्दर्शनसत्राससून्यभवनानाम् ।
<sup>2</sup> Le Nātya-śāstra reproduit le premier vers et altère légèrement le second.
  विकृतरवसत्त्वदर्शनसङ्ग्रामारण्यशून्यगृहगमनात् ।
  गुरुनृपयोरपराधात्कृतकश्च भयानको ज्ञेय: ॥
                                         (N\bar{a}tya-ś\bar{a}stra, 6.70)
<sup>3</sup> La lecture du ms. est:
  परिदेवितैर्विलपितै: सशब्द उदितै: विमोहनमनैश्र ।
<sup>4</sup> सस्वनरुदितैर्मोहागमैश्च परिदेवितैर्विलपितैश्च ।
  अभिनेय: करुणरसो देहायासाभिघातैश्च ॥
                           (Nāṭya-śāstra, 6. 64, édition de Bombay)
  इष्टभ्रंशधनापायवियोगवधवन्धनै:।
  शापैरेवंविधैरन्यैर्जायते करुणो रस: ॥
                                (Samgita-dāmodara, 5.97)
  शोकान्द्रवति राजेन्द्र तथैव करुणो रस:।
  त्रस्तगात्राद्विनि:श्वासपरिदेवितरोदनै: ॥
  मुखवैवर्ण्यशोषेश्च तस्येहाभिनयो भवेत ॥
```

(Visnu-dharmottara, III. 30. 23)

#### [La peur (bhayānaka)]

Les chants inciteront la peur en [décrivant] des sons bizarres, des êtres surnaturels, des batailles, des forêts, des maisons abandonnées, la crainte du roi ou des voleurs. 11.

#### [La tristesse (karuna)]

Dans le chant, le sentiment de la tristesse (karuna) s'exprime par des lamentations, des gémissements, des sanglots bruyants, des bruits d'évanouissements, et en se frappant soi-même.<sup>2</sup> 12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Commentant sur la version du Nātya-śāstra de ce distique, Abhinava-gupta explique que la peur n'est pas un véritable état émotionnel. Elle en prend toutefois le caractère, si elle persiste longtemps. Aussi, bien que tous les sentiments soient artificiels quand ils sont mimés par un acteur, celui-ci est considéré comme artificiel (kṛtaka) en soi.

Le Nāṭya-śāstra, 6. 70, donne guru-nṛpayor aparādhāt (les fautes envers son maître ou le roi) au lieu de « la crainte du roi et des voleurs ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « L'état-émotionnel de la tristesse se mime par des sanglots bruyants, des évanouissements, des lamentations, des gémissements, l'épuisement et en se meurtrissant soi-même.» (Nāṭya-śāstra, 6.64)

<sup>«</sup> Maître des rois! le sentiment de la tristesse vient du chagrin (śoka). Il se mime par un corps qui tremble, des soupirs, des lamentations, des larmes, des changements de couleur, un visage creusé.» (Viṣṇu-dharmottara, III. 30. 23)

<sup>«</sup> La tristesse provient de l'échec dans l'accomplissement des désirs, des pertes d'argent, de la séparation, du meurtre ou de l'emprisonnement d'êtres aimés, des malédictions et autres choses similaires.» (Samgīta-dāmodara, 5. 97)

[अद्भुतः]

'यद्तिशयेन युक्तं नृणां कर्म प्रगीयते [वान्यन]'। अश्रद्धेयमनूनं वा रसोऽद्भुतो नाम 'स क्षेयः'॥ १३॥

"न ज्ञान्तस्य रसस्यात्र ज्ञन्यो भावो विवर्णितुम्। गीते वा यदि वा चृत्ये काच्ये वा तुम्बुरुं विना ।। १४॥

#### इति रसलक्षणाध्यायः

```
1 यदातिशयेन ms.
          manque dans le ms.
3 संजेय: ms.
4 यत्त्वतिशयार्थयुक्तं वाक्यं शिल्पं च कर्म रूपं वा ।
 तत्सर्वमद्भतरसे विभावरूपं हि विशेयम ॥
                                      (Nātya-śāstra, 6, 76)
 चित्रेन्द्रजालक्षितिकम्पस्यवैवर्ण्यदिग्दाहविलोकनेन ।
 स्यादद्भतो नाम रस: प्रसिद्धो यो विस्मयाख्यादुदितश्च भावात् ।
                                             (Samgita-dāmodara, 5, 148)
  आश्चर्येण सम्त्यत्तिरद्धतं परिकीर्तितम् ।
 प्रस्फरिताक्षिरोमाञ्चेरङ्गुलीभ्रमणादिभि:।
  स्वेदेन चाभिनयः स्यादद्भतस्त तथा रसः॥
                                    (Visnu-dharmottara, III. 30. 26-27)
<sup>5</sup> La lecture du ms. est, pour la première ligne:
  रस्यास्तस्य रसस्यात्र स यो भावे विवर्णितम ।
<sup>6</sup> शान्तस्य त समुत्पत्तिर्नृप वैराग्यतः स्मृता ।
  स चाभिनेयो भवति लिङ्गग्रहणतस्तथा ॥
  सर्वभतदयाध्यानमोक्षमार्गप्रवर्तनै:।
  नास्ति यत्र सुखं दु:खं न द्वेषो नापि मत्सर:।
  सम: सर्वेषु भृतेषु स शान्त: प्रथितो रस: ॥
                                     (Visnu-dharmottara, III. 30. 9-11)
   न यत्र दु:खं न सुखं न देषो नापि मत्सर:।
   सम: सर्वेषु भूतेषु स शान्त: प्रथितो रस: ॥
   भावा विकास स्याद्याः शान्तस्त प्रकृतिर्मतः।
   विकारः प्रकृतेर्जातः पुनस्तत्रैव लीयते ॥
   स्वं स्वं निमित्तमासाद्य शान्ताद्भावः प्रवर्तते ।
   पुनर्निमित्तापाये च शान्त एवोपलीयते ॥
   एवं नव रसा दृष्टा नाट्यकैर्लक्षणान्विता:।
                          (Nāṭya-śāstra, p. 104, édition de Bombay)
```

#### [ $La\ stupeur\ (adbhuta)$ ]

Lorsque sont chantés des actes extraordinaires pour des hommes et qui semblent incroyables et improbables, cela produit le sentiment de la stupeur. 1 13.

#### [La paix (śānta)]

Nul autre que Tumburu (le musicien céleste) ne peut décrire le sentiment de la paix, par le chant, la danse ou la poésie.<sup>2</sup> 14.

Fin du chapitre treize « Définition des états-émotionnels »

Mais Abhinava-gupta mentionne qu'il existe des lectures du Nāṭya-śāstra mentionnant « la paix » (śānta) et il décrit ce sentiment disant « selon ceux qui lisent ici neuf sentiments ».

Il discute la question de la possibilité d'exprimer le sentiment de la paix par l'art dramatique.

« Là où n'existe ni tristesse, ni joie, ni hostilité, ni envie, et tous les êtres semblent pareils, apparaît le sentiment de la paix. L'état naturel est la paix. Les émotions (bhāva) en sont des dérangements (vikāra). Les sentiments surgissent de l'état de paix incités par quelque cause. Lorsque cette cause disparaît le sentiment se dissout à nouveau dans la paix. On reconnaît donc neuf rasa dont les experts en art dramatique expliquent les caractéristiques.» (Nāṭya-śāstra, texte interpolé (?) p. 104, édition de Bombay)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Des paroles, des monuments, des actions, des formes extraordinaires créent un conditionnement-psychologique (vibhāva) qui est le sentiment de la stupeur.» (Nāṭya-śāstra, 6. 76)

<sup>«</sup> En voyant des images, de la magie, des tremblements de terre, le solcil changeant de couleur, on éprouve le sentiment de la stupeur.» (Samgīta-dāmodara, 5. 148)

<sup>«</sup> De l'étonnement (āścarya) naît la stupeur. Le mime de l'état émotionnel de la stupeur se fait par des yeux agrandis, des poils qui se dressent, des doigts qui tournent et [le corps] qui transpire.» (Viṣṇu-dharmottara, III. 30. 26-27)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le *Nātya-śāstra*, 6. 16, décrit seulement huit *rasa*, le neuvième la paix, ne pouvant être exprimé par l'art dramatique.

# चतुर्दशोऽध्यायः

# [वर्णलक्षणम्]

# [वर्ण-नामानि]

श्रीरागः कौशिको मार्गो मेघरागोऽथ भैरवः। मालव्यः कण्डकादिश्र चतुर्मूलः सुरोद्धवः ॥ १॥

गान्धारो रक्तगान्धारो <sup>2</sup>नर्तनारायणस्तथा । भासा मधुकरी <sup>8</sup> लाटी दाक्षिणात्या कपर्दिका ॥ २ ॥

'गौडी देवालया सौरी माङ्गरया मृगवल्लभा । "शीतला गण्डकारावा नर्ता धान्यसमात्मका" ॥ ३ ॥

<sup>1</sup> प्रोद्धव: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le ms. donne कृत्यनारायण: plus loin.

<sup>3</sup> मधुका au lieu de मधुकरी ms.

<sup>4</sup> गौरी au lieu de गौड़ी ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सीतला ms.

<sup>6</sup> धान्यकात्मका dans la description donnée plus loin.

#### CHAPITRE XIV

#### [DÉFINITION DES MODES (VARNA)]

[Les trente-six modes (varna) 1]
[Modes mâles]

- 1. Śrī-rāga (délice de la fortune), 2. Kauśika (du sage Viśvā-mitra ²), 3. Mārga (la voie), 4. Megha-rāga (délice du nuage), 5. Bhairava (du dieu terrible, Śiva), 6. Mālavya (portion-de-soma ou fragment-de-lune), 7. Kanṭhakādi (ou Kanṭhādi, de la gorge ou de l'octave moyenne), 8. Catur-mūla (racine des quatre [buts de la viel), 9. Surodbhava (de l'ivresse), 1.
- 10. Gāndhāra (des musiciens célestes), 11. Rakta-gāndhāra (porte parole de la passion), 12. Narta-nārāyaṇa (ou Nṛṭya-Nārāyaṇa, Viṣṇu dansant).

### [Modes féminins]

- 13. Bhāsā (de la lumière), 14. Madhu-karī (l'abeille), 15. Lāṭī (du pays lāṭa), 16. Dākṣiṇātyā (du pays du Sud), 17. Kapardikā (ou Varāṭikā, du coquillage), 2.
- 18. Gaudī (de la province de Gauda), 19. Devālayā (demeure des dieux), 20. Saurī (du Soleil), 21. Māngalyā (de bon augure), 22. Mṛga-vallabhā (chère aux biches), 23. Sītalā (fraîche), 24. Gaṇḍa-kārāvā (cri du rhinocéros),

# [Modes engendrés (apatya)]

25. Nartā (portant à la danse), 26. Dhānya-samātmakā (pareille au blé) (ou Dhānyakātmakā, de la nature du blé), 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les modes musicaux sont appelés varna (couleur) dans le  $G\bar{u}alamk\bar{a}ra$  et non pas  $r\bar{a}ga$  (sentiment) bien que le mot  $r\bar{a}ga$  apparaisse dans le sens de « sentiment » et non pas de « mode » dans les noms de deux des principaux varna et la définition d'un troisième. Le terme varna est certainement dans ce sens plus ancien que le mot  $r\bar{a}ga$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Viśvāmitra, petit-fils du sage Kuśika, est appelé Kauśika.

# अन्धाली द्राविडी चैव कामोदा रामराविका । आभीरी पस्तवाख्या' च मूर्छी देवकृतेत्यपि ॥ ४॥

तृतजा वाक्पतीष्टा च° तथान्याः संप्रकीर्तिताः । षट्त्रिंशदेते संपोक्ता⁴ वर्णाः प्राधान्यतो मया ॥ ५ ॥

```
1 मस्तावा dans la description donnée plus loin.
<sup>2</sup> देवकता चेव ms.
3 श्र au lieu de च ms.
4 एते षट्त्रिंशति: संप्रोक्ता ms.
<sup>5</sup> चतुःस्त्रिंशदिमे रागाः प्राक् प्रसिद्धाः प्रकीर्तिताः ।
                                  (Samgīta-ratnākara, 2. 2. 9)
  सर्वेषामपि रागाणां मिलितानां शतद्वयम ।
  चतु:षष्ट्यधिकं ब्रुते शाङ्गी श्रीकरणाग्रणी: ॥
                                 (Saṃgīta-ratnākara, 2. 2. 19)
 "रागार्णवमते तु षट्त्रिंशत्प्रवर्तकरागाः"।
  " केषांचिन्मते तु षट्षष्टी रागाः"।
  "अपरेषां त मतेऽष्टचत्वारिंशत्यसिद्धरागाः"।
                  (Rāga-vibodha, commentaire, p. 102-103)
  सर्वेषामिह रागाणां मिलितानां शतद्वयम् ।
  चतप्षष्टयधिकं प्रोक्तं भरतादिमनीश्वरै:॥
                                    (Samgīta-sāroddhāra, 2. 25)
  अन्येऽपि बहुवो जाता रागा देशविशेषत:।
  महप्रभृतयो लोक एते तद्देशिकाः स्मृताः।
  न रागाणां न तालानामन्तः कुत्रापि विद्यते।
  संतोषाय शिवस्यैते शेया वधजनै: सदा ॥
  यथा नयति कैलासं न गङ्गा न सरस्वती।
  तथा नयति कैलासं नगं गानसरस्वती।।
                                     (Gāna-śāstra, 93-95)
```

- 27. Andhālī (des aveugles), 28. Drāvidī (des gens du Sud),
- 29. Kāmodā (qui réjouit à volonté, ou donnant ce qu'on désire),
- 30. Rāma-rāvikā (ou Rāma-rāvā, bruit de [Bala]-rāma), 31. Ābhīrī (des Ābhīra), 32. Prastāvā (du prélude), 33. Mūrchā (évanescente),
- 34. Deva-kṛtā (créée par les dieux). 4.
- 35. Nṛtajā (née du menteur, ou née de la danse), 36. Vākpatīṣṭā (chère au Seigneur-du-verbe, Bṛhaspati), et autres bien connus, sont les trente-six modes (varna) décrits par moi. 1 5.

1. D'après Kasyapa, il y a huit rāgānga qui sont toujours sans-altérations (śuddha). Ce son! Madhyamādi, Todi, Bhairava, Šrī-rāga, Mālavaśrī, Mārgahindola,

Gauri, Velāvali.

2. Selon Jagaddhara, il y a six rāga mâles et trente femelles.

3. Selon « d'autres » (apare) il y a trente-six rāga.

4. D'après une 'autre école' (matantare) il y a trente-six raga, six principaux et trente dérivés.

«Il existe bien d'autres rāga, tels que Maru qui portent le nom de pays particuliers, on les appelle modes régionaux (desika). Le nombre des modes et des rythmes est sans fin puisqu'ils sont inventés par les experts pour plaire à Siva. Le courant-de-la-science-musicale (gāna-sarasvatī) mène au mont Kailāsa (le paradis) plus sûrement que le Gange ou la rivière-du-savoir (Sarasvatī).»  $(G\bar{a}na-\dot{s}\bar{a}stra', 93-95)$ 

Dans le Sangita-makaranda (1. 3. 53-64) attribué à Narada, nous trouvons d'abord vingt rāga mâles, vingt-quatre femelles et quatorze neutres. Puis (I. 3. 68-73) nous trouvons trente deux rāga, dont huit sont mâles et vingt-quatre femelles. Plus loin (I. 3. 73-79), d'après une autre école, les raga mâles seraient six et les femelles trente six. Le Catvārimsacchata-rāga-nirūpaņa (3. 1-10), attribué lui aussi à Nārada, compte dix rāga mâles, cinquante femelles, quarante fils et quarante belles-filles. D'après le Samgita-darpana, selon l'école de Hanuman, il y a six rāga mâles dont chacun a cinq épouses. Soit trente-six en tout. La classification du Rāgārņava de Nandikeśvara est la même. Le Saṃgīta-sāroddhara attribue à Matanga une division des modes en huit mâles et vingt quatre femelles, à Hanuman une division en six modes mâles et trente femelles, et à Bharata un système de deux cent soixante quatre modes. Le Pañcama-samhitã, 1. 4. 3-9, compte six rāga mâles et trente-six femelles. Au total quarante-deux. Le Siva-tattva-ratnākara attribue à Matanga le système de huit rāga mâles dont chacun a trois épouses. Le Rāga-sāgara, 17-46, compte huit rāga mâles, vingtquatre femelles, vingt-quatre fils, vingt-huit amis, douze modes mélangés et douze servantes, au total cent-huit rāga. Le Rāga-vibodha dit que d'après le Rāgārnava [de Nandikeśvara], les rāga sont au nombre de trente-six.

<sup>1 «</sup> Trente-quatre rāga bien connus autrefois, sont fameux.» (Sangīta-ratnākara, 2. 2. 9) « Prenant ensemble tous les modes, deux-cent-soixante-quatre de plus furent chantés par Sarnga-[deva] chef des Karana (caste de clercs à laquelle appartenait l'auteur du Samgita-ratnākara).» (Samgita-ratnākara, 2. 2. 19) Une citation du Skanda-purāna dans le Gāna-śāstrā, 68-75, dit que les rāga sont au nombre de quarante-huit, six mâles, six femelles et six enfants pour chaque cou le. Le Gāna-śāstra, 78-92, indique quatre autres écoles pour la division des rāga.

# तेषामेव च ये भेदास्तेषां संख्या न विद्यते ।

# [वर्ण-विभागः]

पुनरेव हि सर्वेषां कीर्तियिष्यामि स्रक्षणम् ॥ ६ ॥ नामद्वारेण यत्मोक्तं नारदाद्यैः पुरा द्विजैः ।

आद्या द्वादश वर्णा ये ते पुमांसः प्रकीर्तिताः ॥ ७ ॥ तेषामेव कलत्राणां द्वादशेव ततः परम् । ततः परमपत्याख्यं वर्णद्वादशकं विदुः ॥ ८ ॥

<sup>1 &</sup>quot;तथाह मतङ्ग:—देशजानां रागाणामानन्त्यादिनबद्धत्वाच्च संख्या नास्तीति मन्तव्यम्" इति । (Matanga cité dans le Saṃgīta-ratnākara, commentaire de Kallinātha, 2. 2. 9. 19 et le Rāga-vibodha, commentaire, 4. 2)

एवं प्रधानरागाः स्युर्रुक्षणोक्तं यथाक्रमम् ।

अनन्ताः सन्ति सन्दर्भाः नानादेश्याः प्रकीर्तिताः ।

<sup>(</sup>Sangita-makaranda, 1. 3. 51)

न रागाणां न तालानामन्तः कुत्रापि विद्यते ।

<sup>(</sup>Gāndharva-veda, 127, Gāna-śāstra, 94, Sangīta-sudhākara de Apātulasi, 2. 509)

न रागाणां न तालानामन्तो जगति विद्यते ॥

<sup>(</sup>Gāna-śāstra, 103, Saṃgīta-dāmodara, 3. 106)

न तालानां न रागाणामन्तः कुत्रापि विग्रते ॥

<sup>(</sup>Sangīta-darpana, 2.45)

On ne peut estimer le nombre des variantes de tous ces modes.<sup>1</sup> Je vais maintenant de nouveau en détailler la définition 6.

et expliquer les noms qui leur furent donnés jadis par Nārada et autres deux-fois-nés. 7.

#### [Modes mâles et femelles]

Les premiers douze modes (varņa) sont considérés comme mâles (pumāmsaḥ). 7.

Puis viennent les douze qui sont leurs épouses. Les douze modes suivants sont considérés comme leur progéniture. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Le nombre des modes [populaires] des différents pays doit être considéré comme sans limites puisqu'ils ne sont pas liés [par des règles].» (Matanga, cité par Kallinātha, commentaire du Saṃgīta-ratnākara, 2.2.9-19, et par le commentaire du Rāga-vibodha, 4.2)

<sup>«</sup> Les modes principaux ont donc été définis dans l'ordre de leur classification. Les modes populaires des divers pays sont innombrables.» (Sangitamakaranda, 1. 3. 51)

<sup>«</sup> Il n'existe aucune limite possible au nombre des modes et des rythmes.» (Gāndharva-veda, 127, Gāna-śāstra, 94, Samgīta-sudhākara, 2.509, et Rāgārṇava cité dans le commentaire du Rāga-vibodha, p. 103). Un vers presque identique se trouve dans le Gāna-śāstra, 103, le Saṃgīta-dāmodara, 3. 106, et le Saṃgīta-darpaṇa, 2.45.

# [पुरुष-वर्णाः]

# [श्रीरागः]

आद्यो वर्णः पुरा गीतः स्वयमेव श्रिया यतः । श्रीरागः पोच्यते तेन 'सुरोत्साहविवर्धनः ॥ ९ ॥

# [कौशिकः]

ं कौशिकेन यतो गीतो वसिष्ठस्य जिगीषया । कौशिकः पोच्यते तेन ैगीतसंघुक्षणावहः ॥ १० ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सरोत्साह ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> संदुक्षय au lieu de संधुक्षण ms.

[Les modes mâles (Purușa-varṇa)]

[1. Śrī-rāga ¹ varṇa (délice de la Fortune)]

Le premier mode (varṇa), chanté jadis par la déesse-de-lafortune (Śrī=Lakṣmī) elle même, est appelé Śrī-rāga (délice de la Fortune) car il augmente l'allégresse (utsāha), des dieux. 9.

# [2. Kauśika varna (mode du sage Viśvāmitra)]

Chanté par le sage Viśvāmitra (Kauśika),² quand il voulait vaincre Vasiṣṭha, on appelle [ce mode], aux chants enflammés, Kauśika. 10.

¹ Le mot rāga apparaît ici comme un adjectif dans les noms de deux varṇa, ou modes, appelés Śri-rāga et Megha-rāga. Il veut dire « délice ». Etant donné l'importance de ces deux modes il semble probable que cet adjectif fut ensuite ajouté aux autres noms de modes et finit par remplacer varṇa (couleur ou caste) dans le sens de mode. Voir l'introduction. D'après Tulaja-rāja: Śrī est le « roi des modes » (rāga-rāja) et « le premier issu d'une des cinq bouches de Śiva.» (Saṃgīta-sārāmṛta, pp. 70 et 72) D'après le Saṃgīta-samaya-sāra, Śrī-rāga est un mode pentatonique exprimant l'héroīsme. Le Saṃgīta-makaranda en fait un mode de six notes. Sa forme traditionnelle est donnée par le Rāga-candrikā-sāra, 641, et le Saṃgīta-pārijāta:



On ajoute aujourd'hui un Mi naturel et un Lab dans la forme courante du Nord de l'Inde.

<sup>2</sup> Viśvāmitra était le petit-fils du roi Kuśika (aux yeux louches), lui même fils de Kuśa (herbe-sainte) qui était né du Créateur Brahmā. Dans un combat avec le sage Vasiṣṭha, Viśvāmitra réalisa que la puissance du roi-chevalier (kṣatriya) n'est rien devant le pouvoir du prêtre (brāhmaṇa). Il se livra donc à de grandes austérités et obtint de devenir brahmane. Voir Rāmāyaṇa, I. 51-65, et les Purāṇa. Kauśika est un mode pentatonique d'après le Samgīta-samaya-sāra, 3. 42-43. La Bṛhaddeśī lui attribue six notes dont une peu employée. C'est l'un des cinq modes principaux de la Nāradiya-śikṣā, 28. 54. D'après le Samgīta-samaya-sāra, la gamme semble être:



# [मार्गः]

दर्शितः शम्भुना मार्गो गन्धर्वाणामनेन तु । वर्णेन गीर्तासद्धचर्थे तेन मार्ग इहोच्यते ॥ ११ ॥

# [मेघरागः]

मेघागमे 'यथोत्साइं व्यसनेष्विप देहिनाम् । करोति मेघरागाच्यस्ततः ख्यातिं परां गत: ॥ १२ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> यसोत्साहं ms.

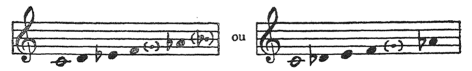
### [3. Mārga varņa (la voie, ou mode des chants sacrés)]

Le Pacificateur (Śambhu = Śiva) montra par ce mode (varna) la voie (mārga) aux musiciens célestes (gandharva) pour atteindre la perfection (siddhi) par la musique. C'est pourquoi on l'appelle Mārga (la voie, ou mode-des-chants-sacrés). 11.

#### [4. Megha-rāga varṇa (délice du nuage)]

Comme le nuage, en arrivant, apporte l'allégresse aux êtres dans leurs souffrances, [le mode] appelé *Megha-rāga* (délice du nuage) fait de même et obtint grande renommée.<sup>2</sup> 12.

La forme semble être:



<sup>2</sup> Un mode pentatonique d'après le Samgita-makaranda, le Rāga-sāgara, la Caturdanḍi-prakāśikā, il semble avoir été appelé plus tard Megha-rañjanī. Il exprime le sentiment de l'amour (śṛṇgāra). La forme semble être:



La forme moderne dans l'Inde du Nord est:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Caturdaṇḍi-prakāśikā donne deux versions de ce mode l'une dans la gamme de Rīti-gaula l'autre dans celle de Bhairava.

# [भैरवः]

भैरवं रूपमास्थाय 'नृःयकाले पिनाकिना । उद्गीर्णस्तेन विख्यातो भैरवो जगतीतले ॥ १३ ॥

### [मालव्यः]

माः सोमः कीर्त्यते छोके तस्य छव्यो यतः सदा । सौष्ट्यं कुर्यात्ततो नाम माछव्य इति भूतले ॥ १४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> नित्यकाले ms.

# [5. Bhairava varṇa (mode du dieu-terrible, Siva)]

Emis par le porteur de l'arc (Pināka) [Śiva] lorsqu'il prend la forme du dieu-terrible (Bhairava) lors de la danse, ce [mode] est appelé *Bhairava* (du dieu terrible) sur la face du monde. 13.

### [6. Mālavya varṇa (portion-de-Soma, ou fragment-de-lune)]

La liqueur de Soma est célébrée dans le monde par la syllabe  $M\bar{a}$ . La [moindre] portion d'elle apporte la joie au monde. C'est pourquoi [ce mode] est appelé  $M\bar{a}lavya$  (portion de Soma).<sup>2</sup> 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La forme traditionnelle de ce mode est aujourd'hui appelée Gunakalī.



Le mode. Bhairava est considéré comme pentatonique dans le Samgīta-samaya-sāra, la Samgīta-sudhā, le Samgīta-pārijāta, etc.

<sup>2</sup> ou fragment-de-lune.

Les dictionnaires donnent la syllabe  $M\bar{a}$  comme représentant la lune plutôt que le *Soma*. Les deux notions ne sont jamais nettement différenciées; la lune étant le calice du *Soma* céleste. Un autre équivalent du *Soma* est le sperme.

Un mode pentatonique est appelé Mālava dans le Siva-tattva-ratnākara, Mālavī dans le Saṃgīta-darpaṇa, Mālavaśrī d'après le Saṃgīta-makaranda. Il peut correspondre:

au Mālavaśrī moderne



ou à Mālakośa



### [कण्ठादिः]

रम्यत्वान्मुख्यतां याति वर्णः कण्डगतो यतः । कण्डादिः मोच्यते तेन कामिनामपि 'वछभः ॥ १५ ॥

# [चतुर्मूलः]

धर्मार्थकाममोक्षाश्च चत्वारोऽपि भवन्ति वै । मूल्यं सम्यक् प्रगीतस्य वतुर्मूलस्ततः स्मृतः ॥ १६ ॥

# [सुरोद्भवः]

सुरापानाद्विशेषेण यतः सौभाग्यमावहेत् । °सुरोज्ज्वस्ततः ⁴प्रोक्तः °सुरापानां सुसंमतः ॥ १७॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> वहुमा ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> चतुर्मूलास्तत: स्मृता ms.

<sup>3</sup> Le ms. donne ici सुरोभव et, au début du chapitre, पुरोभव. La lecture correcte serait सुराभव ou सुरोद्भव qui ont le même sens.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> प्रोक्तो ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> सुरापानात् ms.

# [7. Kanthādi varna (mode de gorge, ou de l'initiale de l'octave moyenne)]

Parce que ce mode (varna), qui plaît aux luxurieux, est important par son charme quand il vient de la gorge (de l'octave moyenne), on l'appelle *Kanṭhādi* (mode de gorge, ou mode de l'initiale de l'octave moyenne). 15.

### [8. Caturmūla varņa (racine des quatre buts de la vie)]

Le bénéfice de celui qui le chante étant [la réalisation] des quatre [buts de la vie], la vertu, le succès, le plaisir et la libération finale, ce [mode] est appelé Caturmūla (racine des quatre).<sup>2</sup> 16.

#### [9. Surodbhava varṇa (mode de l'ivresse)]

Parce qu'il crée le bien-être après boire il est appelé *Surodbhava* (né-du-vin). Les buveurs l'apprécient.<sup>3</sup> 17.

<sup>1</sup> Un mode pentatonique appelé *Madhyamādi* (de l'initiale de l'octave moyenne) est décrit dans le *Samgīta-sārāmṛta*, la *Caturdaṇḍi-pṛakāśikā*, la *Rāga-candrikā*, le *Samgīta-darpaṇa*, le *Siva-tattva-ratnākara*, etc. Sa forme est aujourd'hui:





<sup>2</sup> Un mode pentatonique sans Ri ni Dha est décrit sous le nom de Catu-rangini dans la Caturdandi-prakāśikā.



<sup>3</sup> Ce mode semble correspondre à *Soma* mode de la liqueur sacrée. C'est un mode pentatonique pour le *Samgīta-ratnākara*. Il est mentionné dans le *Samgīta-makaranda* et est l'un des modes principaux pour Bhava-bhaṭṭa. Le sentiment produit est l'héroïsme (vīra). La forme moderne est:



[गान्धारः]

गन्धर्वैः प्रथमं गीतं गान्धारस्तेन गीयते । सम्यग्गीतः करोत्याशु नराणां व्यसनक्षयम् ॥ १८॥

[रक्तगान्धारः]

रक्तानायान्ति सद्यो वै विरक्ता अपि योषितः । यतः श्रवणमात्रेण 'रक्तगान्धारकस्ततः ॥ १९ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> रक्तगान्धारकस्तव: ms.

#### [10. Gāndhāra varņa (mode des musiciens-célestes)]

Chanté d'abord par les musiciens-célestes (gandharva), [ce mode] est célébré [sous le nom de] Gāndhāra.<sup>1</sup>

Bien chanté il atténue bientôt les malheurs des hommes. 18.

#### [11. Rakta-gāndhāra varņa (porte-parole de la passion)]

Les femmes les plus insensibles courent vers leurs amants en entendant [ce mode]. C'est pourquoi on l'appelle Rakta-gāndhāra (porte-parole de la passion).<sup>2</sup> 19.

Un mode Gāndhārī est mentionné par le Nāṭya-śāstra. Sa forme est aujourd'hui:



<sup>2</sup> Rakta-gāndhāra est mentionné dans le Nātya-śāstra, la Samgīta-sudhā, le Paṇḍitārādya-carita, etc. Sa gamme semble être celle de la moderne Rañjanī (passionnée).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce mode, chanté par Siva d'après le *Bṛhaddharma-purāṇa* est pentatonique d'après le *Rāga-sāgara*. Il semble être appelé *Gāndhārī* dans le *Catvāriṃśacchata-rāga-nirūpaṇa*, etc. Le *Saṃgīta-ratnākara* lui attribue le sentiment de la tristesse (karuṇa).

#### [नर्तनारायणः]

श्रुत्वा च कुरुते गीतं स्वयं नारायणो यतः । ¹आनन्दात्कीर्त्यते लोके वन्तेनारायणस्ततः ॥ २०॥

# [स्त्री-वर्णाः]

### [भासा]

ँउद्योतयेद्यतो गीतं सम्यक् प्रान्त्ये प्रकीर्तिता । ततोऽस्या नाम निर्दिष्टं भासेति धरणीतले ॥ २१ ॥

### [मधुकरी]

भ्रमरीव वसन्तान्ते यथा सौख्यकरी श्रुतेः । तद्वद्वा स्यान्सदा पुंसां ततो मधुकरी स्मृता ॥ २२ ॥

<sup>1</sup> आनन्दात्कीर्त्यते ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> नृत्य ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> उद्यातयेष्वतो गीतं सम्यक्पान्त्यः **प्र**कीर्तित: ms.

# [12. Narta-nārāyaṇa varṇa (mode de Viṣṇu dansant)]

Parce que le Refuge-des-hommes (Nārāyaṇa=Viṣṇu)¹ luimême en entendant ce chant se met à [danser] de joie, on l'appelle, en ce monde, Narta-nārāyaṇa² (de Viṣṇu-dansant). 20.

# [Les modes féminins (Strī-varṇa)]

# [1. Bhāsā (de la lumière)]

Parce que bien chantée elle illumine le chant tout alentour, le nom qui lui est assigné est *Bhāsā* (lumineuse) sur la face de la terre.<sup>3</sup> 21.

# [2. Madhu-karī (l'abeille)]

Comme l'abeille qui réjouit l'oreille des hommes à la fin du printemps, ce [mode] est connu sous [le nom de] Madhu-karī (faiseuse de miel).<sup>4</sup> 22.

Le mode Națța-nārāyaṇa est l'un des six modes principaux du Saṃgīta-makaranda. Il est mentionné dans le Saṃgīta-ratnākara, le Rāga-vibodha, le Rāga-mālā, le Svara-mela-kalā-nidhi, la Caturdaṇḍi-prakāśikā, etc. Sa forme pentatonique est donnée comme sans Pa et Ni ou comme sans Ga et Ni. Sa forme moderne est appelée Nārāyaṇī.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Un mode appelé *Bhāsā* est mentionné dans le *Samgīta-sārāmṛta* et par Laksmīdhara dans son commentaire de la *Saundarya-laharī*.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nārāyaṇa est aussi interprété comme signifiant celui-dont-les-eaux-sont-lademeure. C'est en ce cas aussi un nom de Viṣṇu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Au début du chapitre le nom de ce mode est *Narta-nārāyaṇa*. Ici le ms. donne *Nṛṭya-nārāyaṇa*. Les deux expressions ont le même sens. *Narta-nārāyaṇa* semble plus probable car la forme dans les textes ultérieurs devient *Naṭṭa-nārāyaṇa*.

<sup>4</sup> Madhu-karī est mentionnée dans la Bṛhaddeśī sous deux formes.

# [लाटी]

लाटदेशे पुरन्धीणां यतः कण्ठाद्विनिर्गता । आहादं परमं घत्ते श्रुतेर्लाटी ततः स्मृता ॥ २३ ॥

### [दाक्षिणात्या]

दाक्षिणात्यर नोद्गीता विशेषात् सौख्यमावहेत् । श्रुतेर्यतस्ततो लोके दाक्षिणात्या मकीर्तिता ॥ २४ ॥

### [कपर्दिका ou वराटिका]

जलाज्जाता यथा रावं प्रकरोति कपर्दिका । तद्वया कण्ठनिर्जाता तेन ख्याता वराटिका ॥ २५ ॥

#### [3. Lātī (du pays Lāta)]

Lorsqu'il sort de la gorge des femmes du pays Lāṭa ce [mode] cause un plaisir extrême à l'oreille. C'est pourquoi on l'appelle Lāṭī (du Lāṭa). 23.

### [4. Dākṣiṇātyā (du pays du Sud)]

Chanté par les gens du Sud il apporte un plaisir extrême à l'oreille. C'est pourquoi on l'appelle dans le monde Dākṣiṇātyā (du pays du Sud).<sup>2</sup> 24.

### [5. Kapardikā (ou Varāṭikā) (du coquillage)]

Comme le coquillage, né des eaux, produit un son, ce mode en produit un semblable venant de la gorge. C'est pourquoi on l'appelle *Varāṭikā* (du coquillage).<sup>3</sup> 25.

D'après le Samgīta-pārijāta ce mode serait:



 $<sup>^1</sup>$  Kallinātha mentionne le mode  $L\bar{a}t\bar{\iota}$  comme heptatonique d'après Matanga et Āñjaneya.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce mode généralement considéré comme hexatonique est mentionné par Matanga, Āñjaneya, Śārngadeva, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Au début du chapitre ce mode est appelé *Kapardikā*. Ce nom est remplacé ici par un synonyme *Varāṭikā*. Ce second vocable était probablement le plus employé car c'est celui qui est demeuré dans la littérature ultérieure.

Varāṭikā est mentionnée dans le Saṃgīta-makaranda, le Saṃgīta-ratnākara. Il est connu de Āñjaneya, Yāṣṭika, le Saṃgīta-samaya-sāra, le Saṃgīta-pārijāta. C'est un des modes principaux de Bhāva-bhaṭṭa.

# [गौडी]

गौडदेशोद्धवैर्मत्यैर्यतो गीता प्रजायते । विशेषेण प्रसौख्याय गोडी तेनोच्यते जनैः ॥ २६ ॥

#### [देवालया]

सानिध्यं देवता यान्ति यतः सम्यक् प्रगीतया । यया यतः समादिष्टा लोके देवालया ततः ॥ २७ ॥

# [सौरी]

स्वयं भगवता गीता यतः 'सूर्येण सा जनैः। ततः सौरीति लोकेऽस्मिन् कीर्त्यते श्रुतिसौख्यदा ॥ २८ ॥

### [माङ्गल्या]

्यस्याः प्रोचार्यमाणाया माङ्गल्यं जायते तृणाम् । अमङ्गल्यं क्षयं याति माङ्गल्या तेन कथ्यते ॥ २९ ॥

### [मृगवल्लभा]

यां श्रुत्वा कीर्तितां सद्यो मृगास्त्यक्त्वा तृणादिकम् । छुब्धकानां वशं यान्ति सा ख्याता मृगवछभा ॥ ३० ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सूर्येन ms.

#### [6. Gaudī (des Gauda)]

Comme ce chant, né des mortels du pays de Gauda <sup>1</sup>, est très égavant, il est appelé par les gens Gaudī (de Gauda). 26.

### [7. Devālayā (demeure des dieux)]

Lorsqu'elle est bien chantée, les dieux approchent. C'est pourquoi elle est appelée en ce monde *Devālayā* (demeure des dieux).<sup>2</sup> 27.

### [8. Saurī (du Soleil)]

Chantée par le Soleil lui même, elle rend heureux tous ceux qui l'entendent et est appelée *Saurī* (du Soleil) par les gens de ce monde. 28.

### [9. Māṅgalyā (de bon augure)]

Elle fait apparaître les bons augures pour ceux qui la chantent et détruit les mauvais présages. Elle est pour cette raison, appelée Māngalyā (de bon augure). 29.

#### [10. Mṛga-vallabhā (chère aux biches)]

En l'entendant clamer, les biches, abandonnant aussitôt l'herbe et [les pâturages], tombent au pouvoir des chasseurs. C'est pourquoi on l'appelle Mrga-vallabhā (chère aux biches). 30.

La forme moderne est:



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kallinātha définit Devāla d'après Āñjaneya et Matanga.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gauda est la partie du Bengale actuel s'étendant entre le Vanga (bengale central) et l'Orissa.

Gaudī est mentionné dans le Samgīta-makaranda, la Rāga-taranginī, le Catvā-rimśacchata-rāga-nirūpana, le Samgīta-ratnākara, la Rāga-mālā, etc. C'est un mode hexatonique d'après le Śiva-tattva-ratnākara.

### [शीतला]

ग्रीष्मकालेऽपि संपाप्ते कीर्तिता शीतमावहेत् । यतस्ततः समादिष्टा शीतला गीतपण्डितैः ॥ ३१ ॥

### [गण्डकारावा]

आरावं <sup>\*</sup>गण्डकस्येव धत्ते यत्कीर्तिता यतः । ततोऽत्र गण्डकारावा गीतज्ञैः सा प्रचक्ष्यते <sup>\*</sup> ॥ ३२ ॥

### [अपत्य-वर्णाः]

### [नर्ता]

तृत्योत्साहं यतो धत्ते नर्तकानां श्रुतेः सदा । ततो नर्तेति लोकेऽस्मिन् ख्याना कर्णसुखावहा ॥ ३३ ॥

### [धान्यकात्मका]

बुभुक्षितोऽपि यात्येव सुतृप्ति श्रुतया यया । यथात्रास्वादनात्तेन सा शोक्ता धान्यकात्मका ॥ ३४ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> समाविष्टा ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> गलकस्थेय धने ms

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> प्रचक्षते ms.

### [11. Śītalā•(fraîche)]

Clamée, même pendant l'été, elle apporte la fraîcheur. C'est pourquoi elle est appelée, par les savants musiciens, Sītalā (fraîche). 31.

### [12. Gaṇḍakārāvā (grondement du rhinocéros)]

Chantée, elle ressemble au formidable cri (ā-rāva) du rhinocéros, c'est pourquoi les connaisseurs en musique l'appellent Gaṇḍakārāvā (grondement du rhinocéros). 32.

### [Les modes engendrés (apatya)]

### [1. Nartā (portant à la danse)]

Agréable à entendre, elle incite l'impulsion de la danse chez les danseurs et est donc appelée, en ce monde, Nartā (portant à la danse). 33.

### [2. Dhānyakātmakā (de la nature du blé)]

Un affamé en l'entendant est rassasié comme par le goût de la nourriture, 2 c'est pourquoi elle est appelée *Dhānyakātmakā* (de la nature du blé). 34.

Dhanyāśrī est mentionnée par le Samgīta-makaranda, le Samgīta-samaya-sāra, la Caturdandi-prakāśikā, le Rāga-sāgara, etc. Elle est considérée parfois comme pentatonique, parfois comme hexatonique. La forme moderne dans le Sud de l'Inde est:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mentionnée par Kaśyapa, Durgā-śakti et Matanga. Le sentiment est celui du rire.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Au début du chapitre ce mode est appelé *Dhānya-samātmakā* (de la même nature que la blé). Le mot *Dhānyakātmakā* semble plus probable. Ce mode deviendra plus tard *Dhanyāsī*.

### [अन्धाली]

यस्याः संश्रवणात्सद्यो भवन्त्यन्धास्त्रपालयाः । अन्धाली मोच्यते तेन श्रुतिसौख्यकरा नृणाम् ॥ ३५ ॥

### [द्राविडी]

द्राविडैः कीर्त्यते यस्माद्विशेषात्सौख्यमावहेत् । वैतेषां कृतित्वात्सौभाग्यं द्राविडीति ततः स्मृता ॥ ३६ ॥

### [कामोदा]

कः प्रोच्यते चतुर्वक्त्रः 'कामान्मोदयति द्रुतम् । कृता यतस्ततः प्रोक्ता कामोदा विज्ञसंज्ञिता ॥ ३७॥

<sup>1</sup> Le ms. donne त्रपालय: au lieu de त्रपालया:.

<sup>2</sup> Le ms. donne तेषां कृत्यं त्वा au lieu de तेपां कृतित्वात् .

<sup>3</sup> Une meilleure lecture serait के।ऽस्मान्मोदयति द्वतम्, qui semble plus claire et justifie mieux l'étymologie proposée. Le sens devient alors: "Ka est Brahmā. Ce [mode] lui plaît aussitôt. Créé dans ce but, il est appelé Kāmodā (plaisir de Brahmā) par ceux qui savent."

### [3. Andhālī (des aveugles)]

Lorsque les aveugles entendent ce [mode] qui rend joyeux les hommes qui l'écoutent, la pudeur s'installe en eux. 1 C'est pourquoi on l'appelle Andhālī (des aveugles). 35.

### [4. Drāvidī (des gens du Sud)]

Chantée par les Dravidiens, elle est extrêmement plaisante. Elle porte chance quand ils la chantent. C'est pourquoi on l'appelle  $Dr\bar{a}vid\bar{i}$  2 (des gens du Sud). 36.

### [5. Kāmodā (qui réjouit à volonté, ou joie de Brahmā)]

[La syllabe] Kah représente le [dieu] au quatre visages (Brahmā) qui, à volonté, donne à l'instant la joie. Faite ainsi [cette gamme], que les experts connaissent, est appelée Kāmodā<sup>3</sup> (joie de Brahmā). 37.

D'après la Caturdandi-prakāsikā et le Svara-mela-kalānidhi, Andhālī est un mode pentatonique dans la gamme de Śrī-rāga.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Drāvidī est mentionnée par la Bṛhaddeśī et le Samgīta-ratnākara comme un mode heptatonique dérivé de Ṭakka-kauśika.

Kāmodā est décrite dans le Catvārimsacchata-rāga-nirūpaņa, le Saṃgītāloka, le Saṃgīta-ratnākara, la Rāga-taranginī. Elle est mentionnée par Bhāva-bhaṭṭa, Locana, Puṇḍarīka-viṭṭhala. La forme moderne est:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L'aveugle n'a point le sens de la pudeur. La naissance de ce sentiment implique qu'il commence à voir.

<sup>3</sup> ou « qui réjouit à volonté ».

### [रामरावा]

ेमदोद्धतस्य रामस्य दृन्दावननिवासिनः। कण्ठाद्विनिर्गता यस्माद्रामरावा ततः स्मृता ॥ ३८॥

### [आभीरी]

आभीरदेशनारीणां कण्डस्था जनयेत्सुखम् । विशेषेण श्रुतेर्यस्मादाभीरी तेन कथ्यते ॥ ३९ ॥

### [प्रस्तावा]

प्रस्तावो नित्यकालं तु गीतस्यैव प्रकीर्तितः । वतस्मिन् कृते भवेद्यामः प्रस्तावा तेन चोच्यते ॥ ४०

### [मूर्छा]

\*सुमूर्छिति परं तारं 'यदुद्गीर्णा सदा श्रुते:। मूर्छेति चोच्यते तेन "गीतज्ञानां प्रवत्नभा।। ४१॥

<sup>1</sup> मन्दोद्धतस्य ms.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> तस्मिन् कृता भवेद्राम: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सुष्टंच्छति ms.

<sup>4</sup> यतोद्गीर्णा ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> गीताज्ञानं ms.

#### [6. Rāma-ţāvā (bruit de Rāma)]

Ce mode est appelé  $R\bar{a}ma$ - $r\bar{a}v\bar{a}$  (bruit de Rāma) parce qu'il sortit de la gorge de [Bala-] Rāma (frère de Kṛṣṇa) alors que, installé dans la forêt des troupeaux (Vṛndā),¹ il était exalté par l'ivresse. 38.

### [7. $\bar{A}bh\bar{\imath}r\bar{\imath}$ (le mode des vachers)]

Né du gosier des femmes du pays Ābhīra,<sup>2</sup> ce [mode] réjouit extrêmement l'oreille. C'est pourquoi on l'appelle Ābhīrī ([mode] des Ābhīra). 39.

#### [8. Prastāvā (mode du prélude)]

Le prélude d'un chant, dans lequel la base-de-gammes <sup>3</sup> (grāma) est donnée, n'est jamais omis. Ce [mode] est appelé *Prastāvā* (du prélude). 40.

#### [9. Mūrchā (évanescente)]

Le [mode], très cher aux experts-musiciens, qui, dès qu'il commence, se perd dans l'octave aiguë (tāra), à la limite de l'audible, est pour cette raison dit Mūrchā (évanescente). 41.

Deux modes Rāma-kriyā (ou Rāmakrī) et Reva sont mentionnés dans les ouvrages anciens et sont encore connus de nos jours. Tous deux ont une forme pentatonique.

<sup>2</sup> Les Ābhīra étaient une tribu de vachers originaires du Rajasthan. Aujourd'hui appelés Ahīra, ils forment encore une caste de laitiers.

Abhīrī est décrite dans la Brhaddeśī, dans Kallinātha citant Matanga et Āñjaneya. Abhīrīka est mentionné dans le Samgīta-ratnākara, le Samgīta-pārijāta, Abhīra et Ahīrī dans la Caturdaṇḍi-prakāśikā, Ambarika dans le Rāga-sāgara. La forme moderne est:



³ ou « l'expression » (rāga). Le ms. donne rāma. Matanga et Āñjaneya connaissent un mode Prasava.

¹ Vṛndā veut dire troupeau, vṛndāvana est la forêt des troupeaux. Toutefois le nom de Vṛndā (bergère) fut donné à Rādhā, l'amante de Kṛṣṇa et la forêt devint la forêt de Vṛndā.

### [देवकृता]

देवैः सवैः कृता यस्माच्छंकरस्य मतुष्ट्ये । ततो देवकृतां माहुस्तां गीतज्ञा महर्षयः ॥ ४२ ॥

### [नृतजा]

नृतो नाम द्विजः कूपे पतितस्तेन कीर्तिता । तुष्टचर्थ सर्वदेवानां नृतजा पोच्यते यतः ॥ ४३ ॥

### [वाक्पतीष्टा]

वाक्पतिस्त्रिदशाचार्यस्तस्याभीष्टा च निर्मिता । तेनैवं कथ्यते तस्मातक्यतीष्टा धरावले ॥ ४४ ॥

एतेषां मुख्यनामानि कर्मजातानि वै मया। मोक्तानि सर्ववर्णानां विज्ञेयानि विचक्षणैः॥ ४५॥

इति वर्णरुक्षणाध्यायः

<sup>1</sup> Le ms. donne मृतो au lieu de नृतो.

 $<sup>^2</sup>$  तृतीया  $\mathrm{ms}$ .

### [10. Deva-kṛtā (créée par les dieux)]

Créée par tous les dieux pour réjouir le Pacificateur (Sankara = Siva), les Grands-Voyants (Maharsi), savants dans l'art musical, l'appelèrent Deva-kṛtā (créée par les dieux). 1 42.

### [11. Nrtajā (née du menteur, ou née de la danse)]

Le brahmane appelé Menteur (Nrta), tombé dans un puits, la chanta pour se rendre agréable à tous les dieux. C'est pourquoi on l'appelle *Nrtajā* (née du menteur).<sup>2</sup> 43.

### [12. Vākpatīṣṭā (chère au Seigneur-du-Verbe, Bṛhaspati)]

Créée par lui et chère au Seigneur-du-Verbe, mentor des dieux, elle fut pour cette raison appelée «chère au Seigneur-du-Verbe» (Vākpatīṣṭā) sur la face de la terre.<sup>3</sup> 44.

Ainsi ont été exposés par moi les principaux noms, nés de l'effet produit, de tous les modes (varna) bien connus de ceux qui désirent [la science]. 45.

Fin du chapitre quatorze 4 « Définition des modes (varṇa) »

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Appelée plus tard *Deva-krī* ou *Deva-kṛtī*, c'est un mode pentatonique décrit dans le *Saṃgīta-makaranda*, le *Catvāriṃśacchata-rāga-nirūpaṇa*, le *Saṃgīta-ratnākara*, la *Caturdaṇḍi-prakāśikā*. La forme moderne est:



<sup>2</sup> Cette histoire n'est pas connue des Purāņa ni des fables.

Nṛtajā est probablement le nom ancien de Naṭa rāga. C'est un mode pentatonique connu du Saṃgīta-makaranda, de la Rāga-taraṅgiṇi, du Rāga-sāgara, du Saṃgīta-pārijāta, du Catvāriṃśacchata-rāga-nirūpaṇa. C'est l'un des six modes principaux de Puṇḍarīka-viṭṭhala. La forme moderne est:



- <sup>3</sup> Deux modes Vākpatīṣṭā et Vāgeśvarī sont mentionnés dans les textes ultérieurs.
- 4 chapitre treize dans le ms.

## पञ्चदशोऽध्यायः

### [भाषालक्षणम्]

महाराष्ट्री किराती च '[सौराष्ट्री मागधी तथा। छाटी गौडी च काश्मीरी पौरस्त्या पश्चिमोत्कला॥ १॥

पाञ्चाला चापि पैशाची] म्लेच्छी चैव तुरा[िन]का । सोमकी चोलकी काञ्ची मालवी काशिसंभवा ॥ २ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le passage [ ] manque. Nous le reconstituons tentativement d'après les exemples donnés plus loin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> तु . . . रिका ms.

#### CHAPITRE XV

# [DÉFINITION DES STYLES-DE-CHANT POPULAIRES DANS LES DIVERS LANGAGES (BHĀṣĀ)]

- (1) Mahārāṣṭrī (du pays Marāṭha), (2) Kirātī (des Kirāta, chasseurs des monts Vindhya), (3) [Saurāṣṭrī (des Saurāṣṭra du Gujerat), (4) Māgadhī (du Maghada, Bihar du Sud), (5) Lāṭī (du Lāṭa, à l'ouest d'Ujjain), (6) Gauḍī (du Gauḍa, Bengale du Sud), (7) Kāśmīrī (du Kāshmīr), (8) Paurastyā (des Orientaux), (9) Paścimā (des Occidentaux), (10) Utkalā (de Utkala, Orissa), 1.
- (11) Pāñcālā (du Pañcāla entre le Gange et la Jumna), (12) Paiśācī (l'un des plus anciens prākṛt)],² (13) Mlecchī (des Mleccha, barbares du Nord-Ouest), (14) Turā[ni]kā³ (des Touraniens?), (15) Somakī⁴ (des Somaka), (16) Colakī (des Cola, tamouls de la côte de Coromandel), (17) Kāñcī (de Kāñcī au Nord du pays tamoul), (18) Mālavī (du pays Mālva dans l'Inde centrale), (19) Kāśi-sambhavā (né de Kāśī, Bénarès), 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les noms des langages donnés dans ce chapitre sont parfois difficiles à identifier. Certains sont ceux de peuples non-indiens. Nous en proposons une interprétation sous toutes réserves. Nous donnons les textes dans ces divers langages tels qu'ils sont dans le manuscrit. N'ayant pas de sens pour les copistes, ils ont de fortes chances d'être très déformés selon des similitudes graphiques et non phonétiques.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le passage [ ] manque dans le ms. Nous le reconstituons hypothétiquement tentativement d'après l'interprétation la plus probable des exemples donnés plus loin.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le ms. donne Tu . . . rikā et plus loin i . . . intapuskā pour ce langage. Placé après Mlecchī, il réfère vraisemblablement à un langage des barbares du Nord. Nous pouvons suggérer Uttara-kurukī (des habitants de la Russie du Sud) ou Turuga (des cavaliers) ou Turānikā des Touraniens. Turuṣka (des Turcs) semble improbable à l'époque.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Un peuple du Nord mentionné dans le Kathā-sarit-sāgara, le Mahābhārata et le Vāyu-purāna.

वेदिका च कुशावर्ता तथान्या वैशूरसेनिका। भोजी च यूर्जरी चैव रोमकी मेदसंभवा ॥ ३ ॥

ंमारवी कानमूखी च देवकी पश्चपत्तना । सैन्धवी कौशिका भद्रा तथान्या भद्रभोजिका ॥ ४ ॥

कुन्तला °कोसला पारा यावनी कुर्कुरी तथा । मध्यदेशी च काम्बोजी "[मलया चा]न्त्यमा स्मृता ॥ ५ ॥

द्विचत्वारिंशतिः शोक्ता एता भाषाः पसंख्यया । एता विमृश्य कर्तव्यं गीतं गीतविचक्षणैः ॥ ६ ॥

लक्षणानि च सर्वेषां कथियष्ये यथाक्रमम्। संक्षेपेण समस्तं तु न शक्यं त्रिदशैरिष ॥ ७ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> देविका ms.

² स्रसेनिका ms.

<sup>3</sup> वौधी ms.

<sup>4</sup> मोदसंभवा ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> मालवी ms.

<sup>6</sup> कोशला ms.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Nous suggérons le passage [ ] d'après une interprétation probable des exemples donnés plus loin.

- (20) Vedikā (des Vedda) (ou Vaudhikā du pays Oudh, région de Lucknow), (21) Kuśāvartā (des Kuśāvarta, Nord du Deccan), (22) Śūrasenikā (des Śūrasena, région de Mathura), (23) Bhojī (des Bhoja, région de Patna et Bhagalpur), (24) Gūrjarī (du Gujarat), (25) Romakī (du Ruma, pays du sel, au Sud d'Ajmer. Un peuple appelé Roman est mentionné dans le Vāyupurāna et le Mahābhārata), (26) Meda-sambhavā (ou Medī, des Mèdes), 3.
- (27) Māravī (du Maru ou Marvar à l'Est du Gujerat et au Sud de Dvārakā), (28) Kāna(ma?)-mūkhī (Egyptien?), (29) Devakī (des Devaka, peuple esclave vivant sur le continent-de-la-mouette, Krauñca-dvīpa²), (30) Pañcapattanā (de Pañca-pura, une ville mentionnée dans le Śuka-saptati), (31) Saindhavī (du Sindh), (32) Kauśikā (des Kuśika, à l'Est du Bihar), (33) Bhadrā (des Bhadra?), (34) Bhadra-bhojikā (des Bhadra-bhoja), 4.
- (35) Kuntalā (des Kuntala au Sud-Ouest de l'état d'Hyderabad), (36) Kosalā (du Kosala, près d'Ayodyā), (37) Pārā (des Pāra, à l'Ouest des Monts Vindhya), (38) Yāvanī (des grecs, Yavana), (39) Kurkurī (ou Kukkurī) (des Kurkura ou Kukkura, une peuplade mentionnée dans le Mahābhārata, le Viṣṇu-purāṇa et la Bṛhat-saṃhitā), (40) Madhya-deśī (du pays du centre), (41) Kāmbojī (des Kāmboja, au Nord de l'Afghanistan), (42) [Malayā (des Monts Malaya, près de Mysore)]. 35.

Tels sont les langages décrits, au nombre de quarante-deux. Les experts en musique doivent composer des chants après les avoir étudiés. 6.

Je les définirai tous brièvement maintenant dans le même ordre. Les dieux mêmes ne sauraient les décrire entièrement. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Romakī peut aussi vouloir dire des romains, mais cela semble improbable étant donné l'époque du texte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce continent, entouré par la mer, semble être l'Afrique.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le passage [ ] manque dans le ms. nous suggérons ce nom d'après une interprétation possible des exemples donnés plus loin.

# [1. महाराष्ट्री]

अथ देशी

'रङ्घी भलवो सीहो कइया तिणतिदयिषिणे यथा । तह हलिओं विदु°वग्घो णा⁴इत्थो पडमभासा ए ॥ ८ ॥

### [2. किराती]

छिज्जाइअ अने "द्विट्ठं मंजिट्ठज्जं" जुअं मुलायत्थं। तह गुत्थिओ "पहट्ठो सुहियं रीणं किराई "ए।। ९।।

### [3. सौराष्ट्री]

<sup>1</sup>'दुछखं अजलजुत्तं गाहुडिगाहो तरो मंडो । सोरट्टियाये भणिओ'' तं दोहथीहओ'' णासो ॥ १० ॥

### [4. मागधी]

अणकं डोअलसमओ<sup>14</sup> मागहे भासाए पट्टभारयली । साहाला कंकोली <sup>15</sup>भूवहुं तामरं भणियं ॥ ११ ॥

### [5. ਲਾਈ]

¹°सुत्था एसा लत्थी ¹ विरहं कुसुंभजं वत्थं ¹ । ¹°दुछुंघं अणजुत्तं तुंगी ² ० रयणी घवो भत्ता ॥ १२ ॥

<sup>1</sup> भी au lieu de ही Katre.

³ ह au lieu de दु Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> त्यो (च्छो) au lieu de त्यो Katre.

<sup>7</sup> हि au lieu de द्वि Katre.

<sup>9</sup> न्छिउं au lieu de त्थिओ Katre.

<sup>11</sup> द्व au lieu de दु Katre.

<sup>13</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>15 ₹</sup> au lieu de भ Katre.

<sup>17</sup> च्छी au lieu de तथी Katre.

<sup>19</sup> डूलांचं au lieu de दुलंघं Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> उं au lieu de ओं Katre.

<sup>4</sup> जा au lieu de ण Katre.

<sup>6</sup> स au lieu de सा ms.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> जं au lieu de जं Katre.

<sup>10</sup> g au lieu de § ms. et Katre.

<sup>12</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>14</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>16</sup> मुच्छा au lieu de मुत्था Katre.

<sup>18</sup> यं au lieu de त्यं ms. et Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> ख au lieu de रय Katre.

#### [1. Mahārāṣṭrī]

Atha deśī

Rallī<sup>1</sup> bhalavo sīho kayiyā tiņataddiyasiņe yathā taha haliom<sup>2</sup> vidu³vaggho ņā⁴ittho⁵ paḍamabhāsā⁶ye. 8.

#### [2. Kirātī]

Lijjāyia anne <sup>7</sup>dviṭṭhaṃ maṃjiṭṭhajjaṃjuaṃ<sup>8</sup> mulāyatthaṃ taha gutthio<sup>9</sup> pahaṭṭho suhiyaṃ rīṇaṃ kirāī<sup>10</sup>e. 9.

### [3. Saurāṣṭrī]

<sup>11</sup>Dullakham ajalajuttam gāhudigāho taro mamdo Soratthiyāe bhaņio<sup>12</sup> tam dohathīhao<sup>13</sup> nāso. 10.

#### [4. Māgadhī]

Aṇakaṃ doalasamao<sup>14</sup> māgahe bhāsāye paṭṭabhārayalī sāhālā kaṃkolī <sup>15</sup>bhūvahuṃ tāmaraṃ bhaṇiyaṃ. 11.

#### [5. Lāṭī]

Sutthā<sup>16</sup> esā latthī<sup>17</sup> viraham kusumbhajam vattham<sup>18</sup>
<sup>19</sup>dullamgham aṇajuttam tuṃgīraya<sup>20</sup>ṇī dhavo bhattā. 12.

<sup>1</sup> mbhī au lieu de llī, édition de S. M. Katre.

<sup>3</sup> hu au lieu de du, Katre.

<sup>5</sup> ttho (ccho) au lieu de ttho, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ddi au lieu de dvi, Katre.

<sup>9</sup> cchium au lieu de tthio, Katre.

<sup>11</sup> du au lieu de du, Katre.

<sup>13</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>15</sup> rū au lieu de bhū, Katre.

<sup>16</sup> mucchā au lieu de sutthā, Katre.

<sup>17</sup> cchi au lieu de tthi, Katre.

<sup>18</sup> tham au lieu de ttham, ms. et Katre.

<sup>19</sup> dullāmgham au lieu de dullamgham, Katre.

<sup>20</sup> kha au lieu de raya, Katre.

² um au lieu de om, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> jā au lieu de nā, Katre.

<sup>6</sup> sa au lieu de sā, ms.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> jam au lieu de jjam, Katre.

<sup>10</sup> i au lieu de ī, ms. et Katre.

<sup>12</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>14</sup> u au lieu de o, Katre.

### [6. गौडी]

जाइल्लो जोइडवा प्रिली वग्घो परं सुवो सदो। आलासो विसकीडो ैत्थारो विरिवोअ गोलाए॥ १३॥

### [7. काश्मीरी]

कासीरी अपयद्दो मोरो केलो नरा हिवो तुंगो । विच्छेए तु विलासो तह सूरो पूरणो भ णओ ।। १४ ।।

### [८ पौरस्त्या]

पज्जाए तासु पुरिसो दिट्ठं भणिअं महीसज्ञा । तह पुर हिल्लं खिचं अत्तासा सहरो हीरो ॥ १५ ॥

### [9. पश्चिमभाषा]

मेहुणिहं तह भणिए तीरोपवलो अयंजुलो नजलो। अंपंचायाय मोरो रीहो . . . . . . . . . मंकारो॥ १६॥

### [10. **उत्कला**]

गिरियं लिये विघोसं तु . . . . पीवरो तदा भणिओ'। सारंगो तह भसलो सारो सय उक्कवला ॥ १७॥

### [11. पाञ्चाली]

पंचयभासो भणिया मयण . . . . . . . . रो तीरं । गीयं गुट्ठावद्ध . . . ड जांजा ैलं वत्थं व ॥ १८॥

### [12, पैशाची]

तह वोलिया सहारो भल्लइ पिसु . . . . सन्वेयं । पिंगलं तं नारी कंटार इत्तेहो ॥ १९ ॥

<sup>1</sup> वो au lieu de वा Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> यं au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ज au lieu de जा Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Probablement पिसाइअं नेयं.

<sup>2</sup> छा au lieu de तथा Katre.

<sup>4</sup> इं au lieu de ओ Katre.

<sup>6</sup> च्छं (त्थं) au lieu de तथं Katre.

#### [6. Gaudi]

Jāyillo joyiḍavā¹ pallī vaggho param suvo saddo ālāso visakīḍo tthāro² virivoa golāe. 13.

### [7. Kāśmīrī]

Kāsīrī apayaṭṭho moro kelo narā hivo tuṃgo vicchee tu vilāso taha sūro pūraņo bhaṇio.<sup>3</sup> 14.

#### [8. Paurastyā]

Pajjāe tāsu puriso diṭṭhaṃ bhaṇiyaṃ mahīsajñā taha pura hillaṃ khiccaṃ attāsā sūharo hīro. 15.

#### [9. Paścima-bhāṣā]

Mehuniham taha bhanie tīropavalo ayamjulo naulo ampamcāyāya moro rīho ....... mamkāro. 16.

#### [10. Utkalā]

Giriyam liye vighosam tu . . . . pīvaro tadā bhanio<sup>4</sup> sāramgo taha bhasalo sāro saya ukkavalā. 17.

#### [11. Pāñcālī]

Paṃcayabhāso bhaṇiyā mayaṇa . . . . ro tīraṃ gīyaṃ guṭṭhāvaddha . . . u jāṃ<sup>5</sup>jālaṃ vatthaṃ<sup>6</sup> va. 18

### [12. Paiśācī]

Taha voliyā sahāro bhallai pisu . . . . savveyam<sup>7</sup> piṃgalam taṃ nārī kaṃtāra itteho. 19.

<sup>1</sup> vo au lieu de vā, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> chāro au lieu de tthāro, Katre.

<sup>3</sup> yam au lieu de o, Katre.

<sup>4</sup> um au lieu de o, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ja au lieu de jā, Katre.

<sup>6</sup> ccham (ttham) au lieu de ttham, Katre.

<sup>7</sup> Peut être pisāiam neyam.

[13. ਜਲੇਚਡੀ]

'म्लेर्च्छाए पुल भणिओ' तिष्पलि चहारा . . . . . । गुज्जीतेलं आट्ठी जहा पुल्लं ॥ २० ॥

[14. तुरानी]

तुरंवाराए स सघो सत्थारो भहिओ तहा कल्हो। इ . . . . . . . इत्त पुष्ककाकोओ आभणिया।। २१॥

[15. सोमकी]

इंदवहू ईदो  $^{7}$ ओदासा लोहिरलो . . . . . । [सो] $\mathbf{r}^{*}$ या हि ओ $^{*}$  भ . . . . . . . . . । २२ ॥

[16. चोलकी]

ए ण<sup>¹°</sup>रणाहो भछइ वहलो सुराहिओ<sup>¹¹</sup> मसलो । वसुआ वदि हुसुकं सदं पुण पुरी इयत्थं<sup>¹²</sup> ॥ २३ ॥

[17. काञ्ची]

रिल<sup>18</sup>च्छामो असमत्थो कंवीए पहुव्वमणो तुंडं । सूवखयणं अरिपछी भणए वग्घो ॥ २४ ॥

[18. मालवी]

रत्था<sup>14</sup> . . . . असुलहो कूलग्घोणोअ . . . . . भणिओ<sup>15</sup> । <sup>16</sup>उडअं तणव<sup>17</sup>कुरीरं मालिविए मेयलो विंगो ॥ २५ ॥

<sup>1</sup> मेच्छीए au lieu de म्लेच्छीए Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> द्यो au lieu de घो Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Katre omet इ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>11</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> भिछा au lieu de हिच्छा Katre.

<sup>15</sup> द au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> च au lieu de व Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> तिहेउ au lieu de भहिओ Katre.

<sup>6</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> मा au lieu de म Katre.

<sup>10</sup> न au lieu de ण Katre.

<sup>12</sup> त्यं (च्छं) au lieu de त्यं Katre.

<sup>14</sup> च्छा (तथा) au lieu de तथा Katre.

<sup>16</sup> उज au lieu de उड Katre.

#### [13. Mlecchi]

<sup>1</sup>Mlecchie pula bhanio<sup>2</sup> tappili cahārā . . . gujjītelam āṭṭhī jahā pullam. 20.

### [14. Turānī]

Turaṃvārāe sa sagho³ satthāro bhahio⁴ tahā kalho i⁵ . . . itta puṣkakākoo⁴ ābhaṇiyā. 21.

#### [15. Somaki]

Imdavahū īdo <sup>7</sup>odāsā loharilo . . . [so]ma<sup>8</sup>yā hi <sup>9</sup>o bha . . . . 22.

#### [16. Colaki]

E ņa¹0raṇāho bhallai vahalo surāhio¹¹ masalo vasuā vadi husukkaṃ saddaṃ puṇa purī iyatthaṃ¹². 23.

### [17. Kāñcī]

Rali <sup>13</sup>cchāmo asamattho kaṃvie paṭṭavvamaṇo tuṃḍaṃ sūvakhayaṇaṃ aripallī bhaṇae vaggho. 24.

#### [18. Mālavī]

Ratthā<sup>14</sup> . . . asulaho kūlagghoņoa . . . . bhaṇio<sup>15</sup>
<sup>16</sup>uḍaaṃ taṇava<sup>17</sup> kurīraṃ mālivie meyalo viṃgo. 25.

<sup>1</sup> mecchie au lieu de mlecchiye, Katre.

<sup>3</sup> dyo au lieu de gho, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Katre omet i.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>9</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>11</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>13</sup> bhichā au lieu de licchā, Katre.

<sup>15</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>17</sup> ca au lieu de va, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>4</sup> tahiu au lieu de bhahio, Katre.

<sup>6</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>8</sup> mā au lieu de ma, Katre.

<sup>10</sup> na au lieu de na, Katre.

<sup>12</sup> ttham (ccham) au lieu de ttham, Katre.

<sup>14</sup> cchā (tthā) au lieu de tthā, Katre.

<sup>16</sup> uja au lieu de uda, Katre.

[19. **काशी**]

लंपि उचा तह वोरी कासीए 'पिंडरी चोरी।
वैलेलं पट्टेंड वारं नाहणी . . . . . . ॥ २६ ॥

[20. वेदी (वौधी?)]

छुट्ठं भोसो भणियं वेदीए कुरमरी तहा वंदी। है देवो तह पडहो थेणो चोरो चलं पीलं ॥ २०॥

[21. कुशावर्ता]

कुसुम्बत्तय भासा तह च्छुरीच्छुरीया मुणेयत्था । पिंडवलो . . . . . द्वम्मो कूहंवाहापि <sup>5</sup>अंजाला ।। २८ ।।

[22. शूरसेनी]

संगा भछइ वग्गा सा पंतिकं च सूरसेणाए । भाइल ओं वर उर ओं अरिया असई मुणे अत्थ<sup>6</sup> ॥ २९ ॥

[23. **भो**जी]

कूलं सेणा वच्छं<sup>7</sup> पुंडीए अंवियं च विवरीरं। भोजीका इरपुरिसो भडिल असई करीनाजी ॥ ३०॥

[24. गूर्जरी]

°छिंभु विभल्जइ असई गुज्जरभासाए माहरं संगं। वालं किं °हडियाजत¹०सं घासं खलं ¹¹जुस्सं॥ ३१॥

<sup>1</sup> पिजरी au lieu de पिंडरी Katre.

<sup>3</sup> इं au lieu de ट्उं Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ओ au lieu de अं Katre.

<sup>7</sup> च्छं (त्थं) au lieu de च्छं Katre.

<sup>9</sup> g au lieu de g Katre.

<sup>11</sup> हुसं au lieu de जुस्सं Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> चेलं au lieu de वेलुं Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ₹ au lieu de ₹ Katre.

<sup>6</sup> तथा (च्छा) au lieu de तथ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> छिचु au lieu de छिमु Katre.

<sup>10</sup> Katre omet सं घा.

### [19. Kāśī]•

Lampi uccā taha vorī kāsīe ¹piṃḍarī corī ²veluṃ paṭṭau vāraṃ nāhaṇī . . . . 26.

### [20. Vedī (Vaudhī?)]

Luṭṭhaṃ³ moso bhaṇiyaṃ vedīe kuramarī tahā vaṃdī hera⁴ṃvo taha paḍaho theṇo coro calaṃ pīlaṃ. 27.

### [21. Kuśāvartā]

Kusumauttaya bhāsā taha cchurīcchurīyā muņe yatthā pimdavalo . . . davaggo kūhaṃvāhāpi 5amjālā. 28.

### [22. Śūrasenī]

Samgā bhallai vaggā sā paṃtikkaṃ ca sūraseṇāe Bhāyila oṃ vara ura oṃ ariyā asayī muṇe attha<sup>6</sup>. 29.

### [23. Bhojī]

Kūlam seņā vaccham<sup>7</sup> pumdie amviyam ca vivarīram Bhojīkā irapuriso bhadila asaī karīnājī. 30.

### [24. Gürjari]

Chim<sup>8</sup>bhu vibhalaī asaī gujjarabhāsāe māharam samgam vālum kim <sup>9</sup>haḍiyājata<sup>10</sup>sam ghāsam khalam jussam<sup>11</sup>. 31.

<sup>1</sup> pijari au lieu de pimdari, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> celam au lieu de velum, Katre.

<sup>3</sup> ddham au lieu de ttham, Katre.

<sup>4</sup> ra au lieu de ram, Katre.

<sup>5</sup> o au lieu de am, Katre.

<sup>6</sup> tthā (cchā) au lieu de ttha, Katre.

<sup>7</sup> ccham (ttham) au lieu de ccham Katre.

<sup>8</sup> chicu au lieu de chimbhu, Katre.

<sup>9</sup> hu au lieu de ha, Katre.

<sup>10</sup> Katre omet sam ghā.

<sup>11</sup> husam au lieu de jussam, Katre.

[25. **रोमकी**]

रोमयभासा भणिओं पावी सघो सहारवो वडवो। वंगं तह अकलंकं विसलं सज्जं वियाणेहि॥ ३२॥

[26. <del>मेद</del>ी]

गंदी मंगलतूरं जगरं कवचं मुणेयत्थं । परिघो परिवारो कलिवं कंठं च मेयभासाए ॥ ३३ ॥

[27. **मारवी**]

मारवभासा भणिओ धवलो सूरो अमंगलो अग्गी। चंपं तह विट्ठु पुत्थं पुरिसो कलो मली घुसिउं॥ ३४॥

[28. कानमूखी]

इम्हो तह यवलहो हरिसो चंदो अकाचपओ । साहीलं सुपडत्तं मंकं दिस"हं तु लावंदी ॥ ३५ ॥

[29. **देवकी**]

हयमीए . . . . . . °भालच्छी °फलो कूओ ¹° सुहासिअं ¹ सेलं। उहासो संताओ ¹ चडे ¹ णअं लज्जियं भणियं ॥ ३६ ॥

[30. पश्चपत्तनी]

आहचं अंसं . . . . सीलं हससिअं च पंचपट्टली भिणए । मंडलओ <sup>14</sup> तह सुणओ <sup>15</sup> ताही लि <sup>16</sup>त्यिण सा <sup>17</sup>लिदा ॥ ३७॥

<sup>1</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>3</sup> च्छ au lieu de टुटु Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> कीरो au lieu de कलो Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> य au lieu de स Katre.

<sup>9</sup> फारो au lieu de फलो Katre.

<sup>11</sup> हं au lieu de अं Katre.

<sup>13</sup> हे au lieu de डे Katre.

<sup>15 3</sup> au lieu de 3 Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> मि au lieu de लि Katre.

<sup>2</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>4</sup> च्छं au lieu de त्थं Katre.

<sup>6</sup> उं au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ता au lieu de भा Katre.

<sup>10</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>12</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>14</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>16</sup> च्छ au lieu de त्थ Katre.

#### [25. Romaki]

Romayabhāsā bhaṇio¹ pāvī sagho sahāravo vaḍavo vaṃgaṃ taha akalaṃkaṃ visalaṃ sajjaṃ viyāṇehi. 32.

#### [26. Medi]

Gaṃdī maṃgalatūraṃ jagaraṃ kavacaṃ muṇeyatthaṃ parigho parivāro kalivaṃ kaṃṭhaṃ ca meyabhāsāe. 33.

#### [27. Māravī]

Māravabhāsā bhaṇio² dhavalo sūro amaṃgalo aggī caṃpaṃ taha viṭṭhu³ putthaṃ⁴ puriso ⁵kalo malī ghusium. 34.

### [28. Kānamūkhī]

Imho taha yavaladdo hariso camdo akācapao<sup>6</sup> sāhīlam supauttam mamkam disa<sup>7</sup>ham tu lāvamdī. 35.

### [29. Devakī]

Hayamīye . . . . 8bhālacchī phalo<sup>9</sup> kūo<sup>10</sup> suhāsiam<sup>11</sup> selam uddāso samtāo<sup>12</sup> cade<sup>13</sup> naam lajjiyam bhaniyam. 36.

### [30. Pañcapattanī]

Āhaccam amsam . . . sīlam hasasiam ca pamcapaṭṭalī bhaṇie mamdalao¹⁴ taha suṇao¹⁵ tāhī littha¹⁵ṇi sāli¹¹ddhā. 37.

<sup>1</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>3</sup> cchu au lieu de tthu, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> kiro au lieu de kalo, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ya au lieu de sa, Katre.

<sup>9</sup> phāro au lieu de phalo, Katre.

<sup>11</sup> ham au lieu de am, Katre.

<sup>13</sup> dhe au lieu de de, Katre.

<sup>15</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>17</sup> bhi au lieu de li, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>4</sup> ccham au lieu de ttham, Katre.

<sup>6</sup> um au lieu de o, Katre.

<sup>8</sup> tā au lieu de bhā, Katre.

<sup>10</sup> u au lieu de o, Kare.

<sup>12</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>14</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>16</sup> ccha au lieu de ttha, Katre.

[31. **सैन्धवी**]

'सिंदयभासा भणिए तहापवलो भूपियासिओ' हेरो । दोलं व ओ' महो सहउं गवलं अवसेहिसं भलियं ॥ ३८ ॥

[32. कौशिका]

तहा कासिया भछइ दुहिया . . . . . . . स्सो। सो हि णवो पिंडारो मज्ली धूणी प्रअमधरे ॥ ३९॥

[33. **भद्रा**]

<sup>7</sup>भद भणाए तह<sup>°</sup> . . °वियगो रोगी . . . सीसी ।

[34. भद्रभोजिका] जलणं भल्लइ दीणं हत्थो साहापवो ईवा ॥ ४० ॥

[35. **कुन्तला**]

कु . . . . . व इपहीरा लज्जा खलो कोणो । पासंडं <sup>10</sup>नित्ववेदव्वं घीओ<sup>11</sup> पहरो स<sup>12</sup>इ सन्नी ॥ ४१ ॥

[36. कोसला]

तह ''कोसल्लय भणिओ'' मुखो ठेरो असीविओ' साही । गोला भणई नाई थेरो कसरो मओ' न हरो ॥ ४२ ॥

<sup>1</sup> सिद्ध au lieu de सिंद Katre.

<sup>3</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> पक au lieu de पञ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> सद au lieu de भद्द ms. et Katre.

<sup>9</sup> चि au lieu de वि Katre.

<sup>11</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> कोम au lieu de कोस Katre.

<sup>15</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>4</sup> Probablement कोसिआ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> घरो au lieu de घरे Katre.

<sup>8</sup> हं au lieu de ₹ ms.

<sup>10</sup> निउ au lieu de नितु Katre.

<sup>12</sup> ह au lieu de इ Katre.

<sup>14</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>16</sup> नुं au lieu de ओ Katre.

### [31. Saindhavi]

Siṃdda<sup>1</sup>yabhāsā bhaṇiye tahāpavalo bhūpiyāsio<sup>2</sup> hero dolaṃ va o<sup>3</sup> maho sahauṃ gavalaṃ avasehisaṃ bhaliyaṃ. 38.

#### [32. Kauśikā]

Tahā kāsiyā<sup>4</sup> bhallayi duhiyā . . . . . sso. [so]hi ṇavo piṃḍāro maulī thūṇī paa<sup>5</sup>madhare<sup>6</sup>. 39.

### [33. Bhadrā]

<sup>7</sup>bhadda bhaṇāe taha<sup>8</sup> . . . <sup>9</sup>viyago rogī . . . sīsī

### [34. Bhadrabhojikā]

Jalaņam bhallai dīņam hattho sāhāpavo īvā. 40.

#### [35. Kuntalā]

Ku.... va işahīrā lajjā khalo koņo pāsamdam nitu<sup>10</sup>vedavvam ghīo<sup>11</sup> paharo sa <sup>12</sup>i sannī. 41.

#### [36. Kosalā]

Taha ko<sup>13</sup>salaya bhaṇio<sup>14</sup> mukho ṭhero asīvio<sup>15</sup> sāhī golā bhaṇaī nāī thero kasaro mao<sup>16</sup> na haro. 42.

<sup>1</sup> siddha au lieu de simdda, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> paū au lieu de paa, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> sadda au lieu de bhadda, ms. et Katre.

<sup>9</sup> ci au lieu de vi, Katre.

<sup>11</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>13</sup> ma au lieu de sa, Katre.

<sup>15</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>4</sup> Peut être kosiā.

<sup>6</sup> dhare au lieu de dhare, Katre.

<sup>8</sup> ham au lieu de ha, ms.

<sup>10</sup> u au lieu de tu, Katre.

<sup>12</sup> ha au lieu de i, Katre.

<sup>14</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>16</sup> num au lieu de o, Katre.

```
[37. पारा]
```

दिघी भणइ विल्लओं पूसोकीलो पलेविञं सरिञं। मल्लाणियाय जणणी पाराए अट्किया वहिणां ॥ ४३॥

### [38. **यवनी**]

जारणभासा . . . . ओ° गोडु⁴स्विली तहा वैशा । . . . . छिरि भिछई स सवो कुहुणी रत्था° महो जत्ता ।। ४४ ॥

### [39. **कुर्कुरी**]

.... सुणह वाकुरी एसेट्ठी ° . . . . . . . होतघो । अछु अंगो कलपन्नो सवलो णचलो फरोक . . . . ॥ ४५ ॥

### [40. मध्यदेशी]

भणइंद वीरंरा मंशिषभासाए वारिअं पीअं। लंबोसा . . . . <sup>10</sup>ठ ठ ठ ठ कुट्ठिलिहो <sup>11</sup>लासर . . . . ॥ ४६ ॥

<sup>1</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>2</sup> mi au lieu de m Katre.

<sup>3</sup> उ au lieu de ओ Katre.

<sup>4</sup> दु au lieu de डू ms.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> मल्लारि au lieu de मल्लई Katre.

<sup>6</sup> च्छा (त्था) au lieu de तथा Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> त्तां au lieu de त्ता Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> हो au lieu de ही Katre.

<sup>9</sup> g au lieu de g Katre.

<sup>10</sup> Katre omet 3333.

<sup>11</sup> द्दा au lieu de हो Katre.

### [37. Pārā]

Ţighī bhaṇai vilao¹ pūsokīlo paleviam sariam mallāṇiyāya jaṇaṇī pārāe aṭkiyā vahiṇā². 43.

#### [38. Yavani]

Jāraṇabhāsā . . . o³ goḍu⁴khilī tahā veśā . . lliri ⁵bhallaī sa savo kuhunī ratthā6 maho jattā7. 44.

### [39. Kurkuri]

... suņaha vākurī eseţṭhī<sup>8</sup> .... hotagho alu<sup>9</sup> aṃgo kalapanno savalo ņacalo pharoka ... 45.

### [40. Madhyadeśi]

Bhaṇaiṃda vīraṃrā maṃśimabhāsāe vāriaṃ pīaṃ laṃvosā . . . <sup>10</sup>ṭha ṭha ṭha ṭha kuṭṭhiliddo<sup>11</sup>lāsara . . . 46.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> nām au lieu de ṇā, Katre.

<sup>3</sup> u au lieu de o, Katre.

<sup>4</sup> du au lieu de du, ms.

<sup>5</sup> bhallāri au lieu de bhallaī, Katre.

<sup>6</sup> cchā (tthā) au lieu de tthā, Katre.

<sup>7</sup> ttām au lieu de ttā, Katre.

<sup>8</sup> ttho au lieu de tthi, Katre.

<sup>9</sup> lum au lieu de lu, Katre.

<sup>10</sup> Katre omet tha tha tha tha.

<sup>11</sup> ddā au lieu de ddo, Katre.

### [41. काम्बोजी]

..... भणइदं 'रो 'ओकंडोव' 'कंबुजाईए।

### [42. मलया]

\*

संखो वंदीह जीहो गावोकसलो मलोयीले ॥ ४७॥

'उदाये गेयं भछं सुकलं तुली वीणा। तोलो तह यपसारो 'सुत्थाणयलो भणिअ'॥ ४८॥

इति भाषालक्ष्णाध्यायः

इति भरतकृतो<sup>10</sup> गीतालंकारो<sup>11</sup> वादिमत्तगजाङ्कुश:<sup>12</sup> समाप्त.<sup>13</sup>

Après le colophon, le ms. ajoute le mot इति et les vers suivants qui sont probablement un exercice de copiste et dont la terminologie est très postérieure.

नादग्रामपदस्वरा विधिगुणा वर्णालयास्तानका आलप्तिर्गमकाश्च तालरचना ज्योतिः कला मूर्छनाः । ग्रुद्धाख्या गुरुरागरंगभरणा देशी च सालंगका नादस्यापि समस्त्रसूत्रघटनास्थानान्तरं पातु वः ॥

<sup>1</sup> दो au lieu de दं Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ओं au lieu de ओ Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ठोव au lieu de डोव Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> कंचु au lieu de कंबु Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> भीलो au lieu de यीले Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> En Prākṛt dans le texte.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> मुच्छा au lieu de सुत्था Katre.

<sup>8 30</sup> au lieu de 31 Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> भाषालक्षणमध्याय: ms.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> कृतं ms.

<sup>11</sup> कार ms.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> गजांकुशं ms.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> समाप्तम् इति ms.

### [41. Kāmbojī]

... bhaṇaidaṃ¹ro ²okaṃḍo³va kaṃbu⁴jāie.

### [42. Malayā]

\*

Saṃkho vaṃdīha jīho gāvokasalo maloyīle.<sup>5</sup> 47.

6 Uddāye geyam bhallam sukalam tulī vīnā tolo taha yapasāro 7sutthānayalo bhania8. 48.

(Tous ces [styles-de-chant] doivent être chantés sans timidité (uddāma), élégamment (bhadra), mélodieusement (sukala) en suivant la vīṇā dont le jeu doit être de même et le temps et le lieu bien choisis.)

Fin du chapitre [quinze] «Définition des langages (bhāṣā)»

Fin du Gītālaṃkāra (Rhétorique musicale), le crochet qui contrôle les éléphants ivres que sont les adversaires, composé par Bharata.

<sup>1</sup> do au lieu de dam, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> om au lieu de o, Katre.

<sup>3</sup> tho au lieu de do, Katre.

<sup>4</sup> cu au lieu de bu, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> bhīlo au lieu de yīle, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> En Prākṛt dans le texte.

<sup>7</sup> mucchā au lieu de sutthā, Katre.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> om au lieu de a, Katre.

#### APPENDICE

#### TABLEAU COMPARATIF DES ÉCHELLES MODALES (MŪRCHANĀ) DANS LES DIFÉERENTS GROUPES DE TEXTES

| I                                                                                                                                    |                                           |                                      | IIa                                                                                     |                                                |                                                          | Пр                         |                             |                      |                                                                                        |                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| Purāṇa, Nāṭya-śāstra, Nānya-deva citant Bha- rata, Saṃgīta-makaranda (pour le Sa et le Ma grāma) et la plupart des textes classiques |                                           |                                      | Nārada cité par le<br>Saṃgīta-ratnākara et Saṃ-<br>gīta-makaranda (pour le<br>Ga grāma) |                                                |                                                          | Nāradīya-śikṣā             |                             |                      |                                                                                        |                                                              |
| Ṣaḍja-grāma                                                                                                                          |                                           |                                      | Ṣadja-grāma<br>Mūrchanā des sages                                                       |                                                | Mūrchanā des sages                                       |                            |                             |                      |                                                                                        |                                                              |
|                                                                                                                                      |                                           |                                      |                                                                                         |                                                | K                                                        |                            | près<br>nātha               | a                    |                                                                                        |                                                              |
| 7.<br>6.<br>5.<br>4.<br>3.                                                                                                           | Matsarīkṛtā<br>Śuddha-ṣaḍjā<br>Uttarāyatā | de Ri de Ga de Ma de Pa de Dha de Ni | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.                                                              | Aśvakrāntā<br>Sauvīrī<br>Hṛşyakā<br>Uttarāyatā | $egin{array}{l} \deg Ri \ \deg Ga \ \deg Ma \end{array}$ | de<br>de<br>de<br>de<br>de | Ni<br>Dha<br>Pa<br>Ma<br>Ga | 2.<br>3.<br>4.<br>5. | Uttaramandrā<br>Atirudgatā<br>Aśvakrāntā<br>Sauvīrā<br>Hṛṣyakā<br>Uttarāyatā<br>Rajanī | de Sa<br>de Ri<br>de Ga<br>de Ma<br>de Pa<br>de Dha<br>de Ni |
|                                                                                                                                      | Madhyama-gr                               | rāma                                 |                                                                                         | Madhya<br>Mūrchanā                             | ma-grām<br>des Ancē                                      |                            |                             | Λ                    | Mūrchanā des A                                                                         | Ancêtres                                                     |
| (1.                                                                                                                                  | Sauvīrī                                   | de Ma                                | )                                                                                       | 1. <i>Āpyā</i> y                               | vanī                                                     |                            |                             |                      | <ol> <li>Āpyāyanī</li> </ol>                                                           |                                                              |
| 7.                                                                                                                                   | 7. Hṛṣyakā de Pa                          |                                      |                                                                                         | 2. Viśvabhṛtā                                  |                                                          | 2. Viśvabhṛtā              |                             |                      |                                                                                        |                                                              |
| 6.                                                                                                                                   | 6. Pauravī de Dha                         |                                      | ı                                                                                       | 3. Candrã                                      |                                                          | 3. Cāndrā                  |                             |                      |                                                                                        |                                                              |
|                                                                                                                                      | . $Mar{a}rgar{\imath}$ de $\mathcal{N}i$  |                                      |                                                                                         | 4. Hemā                                        |                                                          | 4. Haimā                   |                             |                      |                                                                                        |                                                              |
| 4.                                                                                                                                   | 4. Śuddha-madhyā de Sa                    |                                      |                                                                                         | <ol> <li>Kapardinī</li> </ol>                  |                                                          | 5. Kapardinī               |                             |                      |                                                                                        |                                                              |
|                                                                                                                                      | Kalopanatā                                | $\mathrm{d}  c  Ri$                  |                                                                                         | 6. Maits                                       |                                                          |                            |                             | 6. Maitrī            |                                                                                        |                                                              |
|                                                                                                                                      | Hariņāśvā                                 | de Ga                                |                                                                                         | 7. Cāndr                                       | amasī                                                    |                            |                             |                      | 7. Bārhatī                                                                             |                                                              |
| 1.                                                                                                                                   | Sauvīrī                                   | $\mathrm{d}e\mathit{Ma}$             |                                                                                         |                                                |                                                          |                            |                             |                      |                                                                                        |                                                              |

¹ L'interprétation de Kallinātha qui fait partir Uttaravarņā de Sa, Abhirudgatā de Ni, etc. dans le système de Nārada semble erronée. Nānya-deva en donne l'interprétation correcte conforme à la Nāradīya-sikṣā et au Gītālaṃkāra.

| 216                                   | L                          | E GĨTĀLAMKĀRA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                              |
|---------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| Gāndhara-grāma<br>(Purāṇa et Nānya-de | va)                        | Gāndhāra-grāma<br>Mūrchanā des Dieux                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Mūrchanā des Dieux           |
| (1. Ālāpī (ouĀlāpa) de                | Ga)                        | 1. Nandā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1. Nandî                     |
|                                       |                            | 2. Viśālā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2. Viśālā                    |
| 6. Şadjā de                           | Pa                         | 3. Sumukhī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3. Sumukhī                   |
| 5. Uttara-gāndhārī de                 | Dha                        | 4 Citrā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4. Citrā                     |
| 4. Śuddha-gāndhārī de                 |                            | 5. Citravatī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5. Citravatī                 |
| 3. Nandanī de                         |                            | 6. Sukhā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6. Sukhā                     |
| 2. Kṛtrimā de                         | Ri                         | 7. Ālāpā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7. Balā                      |
| 1. $ar{A}lar{a}par{a}$ de             | Ga                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              |
|                                       |                            | e de la companya del la companya de la companya del la companya de |                              |
| II c                                  | :                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | III                          |
| Gītālaṃkāra (VI.                      | 12, 19 & 2                 | 28) Saṃgīta-dām                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | odara et Samgīta-śāstra(cité |
| •                                     | •                          | dans le <i>Sabda</i> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | kalpa-druma)                 |
| Subhadra-grāma (Gā                    | ndhara-gr                  | āma)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ṣaḍja-grāma                  |
| 1: Uttarā                             | de Sa                      | (1. Lalitā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | de Sa                        |
| 2. Udgatā                             | $\mathrm{d}\mathbf{e}\ Ri$ | 7. Şandama                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •                            |
| 3. Vājī                               | de Ga                      | 6. Sauvīrī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | de Ga                        |
| 4. Sauvīrī                            | de Ma                      | 5. Matango                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | $ajar{a}$ de $Ma$            |
| 5. Hṛṣikā (Ḥṣikā?)                    | de Pa                      | 4. Rohiņī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | $\operatorname{de} Pa$       |
| 6. Vidheyā                            | de Dha                     | 3. Citrā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | de Dha                       |
| 7. Yatikā                             | $\mathrm{d}e~\mathcal{N}i$ | 2. Madhya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | m $ar{a}$ de $\mathcal{N}i$  |
|                                       |                            | 1 7-12=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | J. C.                        |

|   | 5. Hṛṣikā (Ḥṣikā?)                                                    | de Pa                                             | 4. Rohiņī                                                                                 | de Pa                                         |
|---|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|   | 6. Vidheyā                                                            | de Dha                                            | 3. Citrā                                                                                  | de Dha                                        |
|   | 7. Yatikā                                                             | $\mathrm{d}e~\mathcal{N}i$                        | 2. Madhyamā                                                                               | $de \mathcal{N}i$                             |
| _ |                                                                       | •                                                 | 1. Lalitā                                                                                 | de Sa                                         |
|   | Jīmūta-grāma (Ŗṣ                                                      | abha-grāma)                                       | Madhyama-                                                                                 | grāma                                         |
|   | <ol> <li>Āpyāyanī</li> </ol>                                          | de Sa                                             | (1. Pañcamā                                                                               | de Ma)                                        |
|   | 2. Viśvabhṛtā                                                         | de Ri                                             | 7. Tīvrā                                                                                  | de Pa                                         |
|   | 3. Candrā                                                             | de Ga                                             | 6. Kalāvatī                                                                               | de <i>Dha</i>                                 |
|   | 4. Hemā                                                               | de Ma                                             | 5. Antā                                                                                   | $	ext{de }\mathcal{N}i$                       |
|   | 5. Kapardinī                                                          | de Pa                                             | 4. Śuddhā                                                                                 | de Sa                                         |
|   | 6. Maitrī                                                             | de Dha                                            | 3. Mṛdu-madhyā                                                                            | de Ri                                         |
|   |                                                                       |                                                   |                                                                                           |                                               |
|   | 7. Bārhaspatī                                                         | $\mathrm{de}\mathcal{N}i$                         | 2. Matsarī                                                                                | de Ga                                         |
|   | 7. Bārhaspatī                                                         | de $\mathcal{N}i$                                 | 2. Matsarī<br>1. Pañcamā                                                                  | de <i>Ga</i><br>de <i>Ma</i>                  |
| - | 7. Bārhaspatī<br>Nandyāvarta-grāma                                    |                                                   |                                                                                           | de Ma                                         |
| _ |                                                                       |                                                   | 1. Pañcamā                                                                                | de Ma                                         |
| _ | Nandyāvarta-grāma                                                     | (Ṣaḍja-grāma)                                     | 1. Pañcamā<br>Gāndhāra-g                                                                  | de Ma<br>rāma                                 |
|   | Nandyāvarta-grāma<br>1. Nandī                                         | (Ṣaḍja-grāma)<br>de Sa                            | 1. Pañcamā Gāndhāra-g (1. Raudrī                                                          | de <i>Ma</i><br>rāma<br>de <i>Ga</i> )        |
|   | Nandyāvarta-grāma<br>1. Nandī<br>2. Vibhā                             | (Ṣadja-grāma)<br>de Sa<br>de Ri                   | 1. Pañcamā  Gāndhāra-g  (1. Raudrī  7. Viśālā                                             | de <i>Ma</i> rāma de <i>Ga</i> ) de <i>Ma</i> |
|   | Nandyāvarta-grāma 1. Nandī 2. Vibhā 3. Suvaktrā                       | (Ṣadja-grāma)<br>de Sa<br>de Ri<br>de Ga          | 1. Pañcamā  Gāndhāra-g  (1. Raudrī  7. Viśālā  6. Nādavatī                                | de Ma rāma de Ga) de Ma de Pa de Dha          |
| _ | Nandyāvarta-grāma 1. Nandī 2. Vibhā 3. Suvaktrā 4. Citrā              | (Ṣadja-grāma)<br>de Sa<br>de Ri<br>de Ga<br>de Ma | 1. Pañcamā  Gāndhāra-g  (1. Raudrī  7. Viśālā  6. Nādavatī  5. Surā                       | de Ma rāma de Ga) de Ma de Pa de Dha          |
| - | Nandyāvarta-grāma 1. Nandī 2. Vibhā 3. Suvaktrā 4. Citrā 5. Citravatī | (Ṣadja-grāma) de Sa de Ri de Ga de Ma de Pa       | 1. Pañcamā  Gāndhāra-g  (1. Raudrī  7. Viśālā  6. Nādavatī  5. Surā  4. Khecarī (Khedarī) | de Ma rāma de Ga) de Ma de Pa de Dha de Ni    |

1. Raudrī

de Ga

#### INDEX

### AUTEURS, OUVRAGES ET TERMES SANSCRITS

| • | Abhaya, 27 Abhinava-bhāratī, xxx Abhinava-gupta, viii, xxx, 151, 156, 157, 158, 159, 163 Abhinaya-darpaṇa, 151 Abhinaya-lakṣaṇa, xxxii, 51, 69, 150 Abhīra, 191 Abhīra, 167, 191 Ābhīrika, 191 Abhirudgatā, 85 abhyāsa, 20, 21 Ādi-Bharata, vi, xxxii adbhuta, 151, 162, 163 Agni, vi, 71 Agni-purāṇa, 150, 151, 152, 153 Ahīra, 191 Ahobala, xxxi Aja, xxiv, xxvi, 109, 124, 125 akṣara, 131, 145 ākṣepa, 157 alaṃkāra, xvi, 75 alaṃkāra, xvi, 75 alaṃkāra, xvi, 75 alaṃkāra, 85, 91 alaukika, 38, 39 amāṅgalyāthaka, 44, 45 Amara-kośa, xxx, 52, 53, 64, 134, 135 Ambarikā, 191 amoha, 159 Andhālī, 167, 188, 189 aṅga-vikāra, 159 aṅgika, 149 Āñjaneya, viii, 183, 185, 191 aniṣṭa-pada-vinyāsa, 40, 42, 43 aniṣṭārtha-pada-nyāsa, 40, 41 antara, 67 antara Gāndhāra, xix anudruta, 131 | apa-hāsa, 149 apa-hasita, 149 apāmārga, 27 Apāna, 61 apatya, 164 apatya-varņa, 186, 187 apaśabda, 41 apaśabda-samkīrņa, 40, 41 apavāda, 157 Apāyinī, 91 Apratīka, 105, 112, 113 Āpyāinī, 91 āranāla, 31 ārāva, 187 artha-viśeṣa, 159 ārya, 155 āścarya, 163 asita, 51 aśraddheya, 40, 41 Aśva-krānta, xxii, xxv, 85, 95, 107, 118, 119 Aśvatara, ix, 5 āsya, 47, 147, 149 āsya-lakṣaṇa, 146 Atharva, 73 ati, 41 ati-śveta 153 ati-hasita, 149 Atri, 71 aṭṭa-hāsa, 149 Ātura, xxv, 107, 120, 121 Aumāpata, 69 aviṣāda, 159 avismaya, 159 avismaya, 159 avyakta, 33 Ayodhyā, 197 Āyuṣya, xxiii, xxvi, 107, 109, 122, 123 Balā, 95, 91 bala, 119 Bala-rāma, 167, 191 |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | anistārtha-pada-nyāsa, 40, 41<br>antara, 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | antara Gāndhāra, xix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | anudruta, 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Bālarāma-bharata, 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | anunāsika, 33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Bali, 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | Anūpa-rāga-sāgara, xxxii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rārhasnatī 85, 91, 94, 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | Anūpa-simha, xxxii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Bārhaspatī, 85, 91, 94, 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | anustup, 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Bārhatī, 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| Basava-rāja, xxxi<br>bhadra, 213<br>Bhadra, 197<br>Bhadrā, 197, 208, 209<br>Bhadra-bhoja, 197<br>Bhadra-bhojikā, 197, 208, 209<br>Bhaika, xxv, 107, 122, 123<br>Bhairava, 143, 145, 164, 167, 173, 174, 175<br>Bharata, v, vi, vii, viii, ix, 3, 37, 46, 49, 85, 101, 131, 149, 167, 213 | Brāhma, xxv, 107, 120, 121<br>brāhmana, 171<br>brāhmī, 27<br>Brāhmya, 121<br>Bṛhaddeśī, vii, xi, xiii, xv, xix, xxvii, xxx, 50, 52, 54, 56, 58, 60, 52, 64, 68, 69, 70, 71, 74, 83, 102, 171, 181, 189, 191<br>Bṛhaddharma-purāṇa, 179<br>Bṛhaspati, ix, 91, 167, 193<br>Bṛhat-saṃhitā, 197 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bhārata, v<br>Bharata-bhāṣya, xi, xxxii, 9, 32, 46, 48,                                                                                                                                                                                                                                  | cācapuṭa, xv                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 50, 52, 53, 56, 57, 58, 59, 60, 64,                                                                                                                                                                                                                                                      | caccatpuṭa, xv                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 65, 66, 67, 69, 70, 71, 85, 90, 94,                                                                                                                                                                                                                                                      | Cala, xxv, 107, 118, 119                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 102, 135, 138, 150, 151                                                                                                                                                                                                                                                                  | Cāndramasī, 85                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Bharata-kośa, x, xi, xxx, xxxii, xxxiii,                                                                                                                                                                                                                                                 | Cāndrī, 91, 92, 93                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 8, 9, 10, 14, 18, 26, 28, 29, 30, 31,                                                                                                                                                                                                                                                    | Cataka, 69, 133                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 32, 46, 74, 76, 78, 80, 82, 86, 87, 88,                                                                                                                                                                                                                                                  | Caturangini, 177                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 89, 90, 91, 92, 94, 95, 96, 98, 99,                                                                                                                                                                                                                                                      | Caturdaṇḍi-prakāśikā, xxx, 173, 177, 181,                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 100, 101, 102, 103, 104, 106, 107,                                                                                                                                                                                                                                                       | 187, 189, 191, 193                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 108, 127                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Catur-mūla, 164, 176, 177                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Bharata-kalpa-latā-mañjarī, xi, xxx                                                                                                                                                                                                                                                      | Catvārimšacchata-rāga-nirūpaņa, ix, xxxi,                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Bharata-vrddha, vi                                                                                                                                                                                                                                                                       | 24, 25, 52, 54, 56, 58, 60, 62, 65,                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Bhāratī, 23                                                                                                                                                                                                                                                                              | 68, 69, 167, 179, 185, 189, 193                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Bharga, 5                                                                                                                                                                                                                                                                                | chāyālaga, 25                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Bhārgava, 71                                                                                                                                                                                                                                                                             | Citra, xxii, xxv, 107, 116, 117                                                                                                                                                                                                                                                             |
| bhāṣā, xi, 21, 47, 49, 195, 213<br>Bhāsā, 164, 180, 181                                                                                                                                                                                                                                  | Citra pada vvii vvy 107 116 117                                                                                                                                                                                                                                                             |
| bhāṣāṅga, 25                                                                                                                                                                                                                                                                             | Citra-pada, xxii, xxv, 107, 116, 117<br>Citravatī, 85, 88, 89                                                                                                                                                                                                                               |
| bhāṣā-lakṣaṇa, 194                                                                                                                                                                                                                                                                       | Citrāvatī, 85, 89                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Bhāṣika-sūtra, xiv                                                                                                                                                                                                                                                                       | citta-hṛt, 87                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Bhaṭṭa-śobhākara, xv, xxxi, 33, 34, 57,                                                                                                                                                                                                                                                  | citta-tāpāpahāriņī, 87                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 63, 64, 65, 66, 67, 138, 139                                                                                                                                                                                                                                                             | Cola, 195                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| bhāva, 163                                                                                                                                                                                                                                                                               | Colakī, 195, 202, 203                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Bhāva-bhaṭṭa 177, 183, 189                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Bhāva-prakāśana, 130, 131, 135, 153,                                                                                                                                                                                                                                                     | Daivaka, 107, 114, 115                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 154                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Daivika, xxv                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| bhayānaka, 151, 160, 161                                                                                                                                                                                                                                                                 | Dakṣa, 71                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Bhīma, xxv, 107, 118, 119                                                                                                                                                                                                                                                                | Dakṣiṇī-rāga-mālā, xi, xxxii, 50, 51, 69                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Bhīma-kṛta, xxv, 107, 118, 119                                                                                                                                                                                                                                                           | Dākṣiṇātya, 164, 182, 183                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Bhimakṛti, 119                                                                                                                                                                                                                                                                           | Dāmodara, xxxi                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Bhīma-sena, ıx                                                                                                                                                                                                                                                                           | Dattila, xv, 5, 130, 131, 135<br>deśika, 167                                                                                                                                                                                                                                                |
| bhīta, 33<br>Bhoja, 197                                                                                                                                                                                                                                                                  | devadārī, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Bhojī, 197, 204, 205                                                                                                                                                                                                                                                                     | Devaka, 197                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| bhūriśaḥ, 41                                                                                                                                                                                                                                                                             | Devakī, 197, 206, 207                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| bībhatsa, 151, 156, 157                                                                                                                                                                                                                                                                  | Deva-kṛī, 193                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| bījapūra, 27                                                                                                                                                                                                                                                                             | Deva-kṛta, 167, 192, 193                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| bīja-pūraka, 29                                                                                                                                                                                                                                                                          | Deva-kṛti, 193                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| bilva, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                | Devāla, 185                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Brahmā, vi, 71, 95, 107, 171, 188, 189                                                                                                                                                                                                                                                   | Devālaya, 164, 184, 185                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Devaṇācārya, xxxiii, 150, 152 Dhaivata, 49, 51, 61, 62, 64, 67, 69, 73, 77, 79, 81, 99, 111, 113, 115, 125, 127, 129 dhanī, 71, dhānya, 27 Dhānyakātmakā, 164, 186, 187 Dhānyasamātmakā, 164, 187 Dhanyāsī, 187 Dhanyāsī, 187 dharma-gīta, 5 dhāraṇa, 25 dhāvan, 63 dhīvān, 63 dhīvān, 63 dhīvān, 63 druta, 131, 133 Drāvidī, 167, 188, 189 druta, 131, 135, 141 druta laya, 137 Durgā-śakti, 187 Dvārakā, 197 dvi-mātrā, 137 eka-mātrā, 137 eka-tāna, xx, 103 | Garuḍa, 113 Gāruḍa, xxv, 107, 112, 113 garva, 157 Gauḍa, 164, 185, 195 Gauḍī, 164, 184, 185, 195, 200, 201 gaura, 155 Gaurī, 3, 167 Gaurī, 3, 167 Gaurī-kānta, xi, xxxiii, 7 gāyana-doṣa, 24, 25 gāyana-guṇa, 24, 25 gāyarī, 139 Geha, xxiv, xxvi, 107, 124, 125 ghana, 135 ghora, 75 gita, 3, 8 gitābhyāsa-samaya, 22 gīta-doṣa, 32, 33 gīta-guṇa, 22, 23 gītaka, 5 Gītālamkāra, vi, vii, viii, ix, x, xi, xii, 143 Gīta-lakṣaṇa, 2, 3 gītā-prakāśa, xxxii, 69 Gīta-frakāśara, xi gītasya bhedāḥ, 147 |
| eka-tāra, xx                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | gitopāya, 20, 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| elā, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Gīr, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Gopucchā, xv, 143, 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ga grāma, xviii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Go-pucchā yati, 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Gaja-krānta, xxv, 107, 118, 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | grāma, xi, xiii, xiv, xvi, xvii, xviii,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| gamaka, 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | xix, xx, xxix, 47, 74, 75, 76, 77,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| gāna-sarasvatī, 167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 78, 83, 85, 101, 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Gāna-śāstra, viii, x, xiii, xxxii, 2, 3, 4, 8,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | grāma-lakṣaṇa, 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 22, 24, 32, 34, 36, 48, 49, 66, 68, 69, 70, 72, 73, 166, 167, 168, 169                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | grāmya-śabda, 38, 39<br>Grīṣma, 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Gaṇḍakārāvā, 164, 186, 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | guḍūcī, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| gandha, 57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Guṇa, xxv, 107, 109, 122, 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Gāndhāra, xiii, xvii, 13, 49, 51, 56, 57,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Guṇacandra, xxxi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 67, 69, 71, 73, 75, 77, 79, 81, 87,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Guṇakalī, 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 93, 97, 123, 125, 127, 129, 137, 164,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Gūrjarī, 197, 204, 205                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 178, 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | guru, 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Gändhāra-grāma, xiii, xvii, xxviii, xix, 77, 85, 96, 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Hahā iv 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77, 63, 90, 101<br>Gāndhārī, 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Hahā, ix, 5<br>Haṃsa, 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| gandharva, ix, 5, 35, 57, 153, 173, 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Hanumān, 167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Gandharva-rāja, ix, xxxii, 52, 54, 56,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Hanumat, viii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 58, 60, 62, 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Hara, 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Gāndharva-veda, v, ix, xi, xxxii, 20, 21,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Haripāla, xxxi, 150, 151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 22, 23, 26, 27, 32, 34, 48, 69, 168,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | hasita, 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -hāsya, 147, 149, 151, 158, 159                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $G\bar{a}ndharva-vidyar{a}$ , xxxii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | hāsya-rasa, 147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

Kapila, 71

Hema, 91, 92, 93 kapila, 153 Hemanta, 23 kapota, 153 hīnopama, 36, 37, 44 karana, 167 hīnotprekṣa, 36, 37 karañja, 27 Hrasva, xxv, 107, 120, 121, 131, 133 karavīra, 27 kārikā, 155 hrdya-śabda, 25 Hṛṣīkā, 85, 95, 98, 99 Karnāṭaka, viii Hrsyakā, 85, 99 karuṇa, 151, 160, 161, 179 Huhū, ix, 5 kāśa, 29 kasāya, 153 Jagaddhara, 167 Kāśī, 195, 204, 205 jagatī, 139 Kāśi-saṃbhavā, 195 Kāśmīrī, 195, 200, 201 Jambuka, 109 Janaka, ix, 5 kāsthā, 131 jāti, 75 Kaśyapa, viii, xiii, 167, 187 jātīpatra, 27 Kathā-sarit-sāgara, 195 Jaya, xxi, xxv, 105, 110 Kātyāyana-śrauta-sūtra, xiv, 103 Jīmūta, xvii, xviii, 77, 79, 91, 93, 109, Kauśika, 164, 170, 171 117, 121, 123 Kauśikā, 197, 208, 209 Jīmūta-grāma, xvii, xxii, xxv, xxviii, kāvya, 21, 151 107, 109, 122 Kāvya-prakāśa, 20, 21, 153 Jīmūta-grāma-mūrchanā, 90, 91 Keśa, 39 Jīmūta-grāma-tāna, 116 ketakī, 29 khadira, 27 Ka, 188, 189 khādira, 29 kadamba, 27 Kīkarāja, xxxiii Kailāsa, 9, 167 Kinnara, 27 Kirāta, 195 kākalī, xix, 67 kāka-svara, 33 Kiratī, 195, 198, 199 kāku, 25 Kohala, viii, 68, 69 kāla, 131, 135 Kohala-Bharata, vi kalā, 135 Kosala, 197 kalatrāṅgastava, 44, 45 Kosalā, 197, 208, 209 kalāya, 27 Krauñca-dvīpa, 197 Kallinātha, viii, xxix, xxxi, 52, 53, 54, kriyānga, 25 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, krodha, 159 75, 130, 131, 138, 168, 169, 183, Kṛṣṇa, xxii, xxv, 39, 107, 114, 115, 185, 191 116, 117, 153, 191 Kāma-deśa, xvi kṛtaka, 161 Kambala, ix, 5 Krtsna, 107 Kāmbhoja, 197 kṣatriya, 171 Kāmbhojī, 197, 212, 213 kṣaya, 41 Kāmoda, 167, 188, 189 Kṣīra-svāmin, xxx, 52, 53, 64, 134, Kāna(ma)mūkhī, 197 135 Kanamükhī, 206, 207 Kubera, 35, 71 Kāñcī, 195, 202, 203 Kukkura, 197 Kaṇṭhādi, 164, 176, 177 Kukkurī, 197 Kaṇṭhakādi, 164 Kumbha, xxxiii, 28, 29, 30 kantha-śuddhi, 20, 21, 26 kumuda, 93 Kapardikā, 164, 182, 183 Kuntala, 197 Kapardinī, 91, 92, 93 Kuntalā, 197, 208, 209

Kurkura, 197

INDEX 221

Kurkurī, 197, 210, 211 kuśa, 29, 171 Kuśāvarta, 197 Kuśāvartā, 197, 204, 205 Kuśika, 164, 171, 197 kuṣṭha, 27

laḍḍuka, 39 laghu, 131 laghūtprekṣa, 44, 45 Lakṣmī, 3, 171 lambita, 135 lambita-laya, 135 Lāṭa, 164, 183, 195 Lāṭī, 164, 182, 183, 195, 198, 199 laya, xv, xvi, 25, 47, 135, 143 laya-lakṣaṇa, 134 layana, 135 Locana, xxxi

Mā, 175 madhura, 9, 16, 17 Madhu-kari, 164, 180, 181 Madhu-mādhava, 23 madhya, 135, 139 Madhya-deśī, 197, 210, 211 Madhya-laya, 137 Madhyama, xiii, xvii, xviii, 49, 51, 58, 59, 67, 69, 71, 73, 77, 89, 93, 97, 117, 119, 121, 123, 137 Madhyamādi, 167, 177 madhya-grāma, xvii, xxviii, 95 Madhyama-grāma, xxviii, xxix, 90, 95 Magadha, 195 Māgadhī, 195, 198, 199 Ma grāma, xxviii Mahābhārata, ix,xiv,xv,103,143,195,197 Mahābhairava, 143 Mahābhairava yati, 145 Maharsi, 193 Mahārāṣṭrī, 195, 198, 199 Maheśvara, 68 Maitra, 105 Maitrī, 91, 92, 93 Mālakośa, 175 Mālavaśrī, 167, 175 Mālavī, 175, 195, 202, 203 Mālavya, 164, 174, 175 Malaya, 197 Malayā, 197, 212, 213 mandra, 75, 139 Māṇḍūkya-śikṣā, 138, 139

Mangala, xxv Māṅgalya, 105, 110, 111 Māṅgalyā, 164, 184, 185 Māravī, 197, 206, 207 Mārga, 143, 164, 172, 173 Mārga-hindola, 167 Mārgī, 95 Mārkaņdeya-purāņa, ix, xv Maru, 167, 197 Māruta, 107 Matanga, vii, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 64, 167, 168, 169, 183, 185, 187, 191 Matanga-Bharata, vi Mathurā, 197 mātrā, 47, 77, 131, 133, 135, 137, 141 mātrā-laksana, 130 Meda-sambhavā, 197 Medī, 197, 206, 207 Megha-rāga, xii, 164, 171, 172, 173 Megha-rañjanī, 173 Meru, 91 Mitra, xxi, xxv, 91, 93, 105, 112, 113 Mleccha, 195 Mlecchī, 195, 202, 203 moha, 159 moksa, 4 Mrga-vallabhā, 164, 184, 185 Mūrchā, 167, 190, 191 mūrchanā, viii, xii, xvi, xxvi, xxvii, xxviii, xxix, 47, 83, 84, 85, 87, 89, 90, 91, 93, 94, 95, 97, 99, 101 mūrchanā-laksana, 82 Nāda-dīpikā, xxxii, 74, 75 nāda-grāma, 75 nāga, ix Nandā, 85 Nandī, 85, 86, 87

nāda-grāma, 75
nāga, ix
Nandā, 85
Nandī, 85, 86, 87
Nandi-bharata, vi
Nandikeśvara, viii, xxxii, 167
Nandin, 9
Nandyāvarta, xvii, xviii, xxviii, 77, 79, 85, 87, 104, 109, 111, 113, 115
Nandyāvarta-grāma, xvii, xix, xx, xxv, xxviii, 85, 103, 105, 109
Nandyāvarta-grāma-mūrchanā, 84
Nandyāvarta-tāna-lakṣaṇa, 110
Nānya-deva, viii, xi, xxix, xxxii, 63, 91
Nārada, vii, viii, ix, xii, xxvi, xxviii, xxxii, 5, 49, 63, 68, 71, 77, 84, 85, 95, 101, 143, 167, 169

| Nāradīya-sikṣā, viii, xiii, xv, xix, xxvii, xxviii, xxix, xxxi, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 22, 23, 26, 28, 32, 33, 34, 46, 50, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 84, 85, 90, 91, 94, 95, 99, 101, 138, 139, 171  Nārāyaṇa, 181  Nārāyaṇa, 181  Narta, 164, 186, 187  Narta-nārāyaṇa, 164, 180, 181  Naṭa-rāga, 193  Naṭṭa-nārāyaṇa, 181  nāṭya, 135  Nāṭya-cūdāmaṇi, x, xi, xxxii, 8, 10, 12, 14, 46, 51, 66, 67, 70, 71, 75, 78, 94, 95  Nāṭya-darpaṇa, xxxi, 147, 148, 149, 150, 151  Nāṭya-śāstra, vi, vii, viii, ix, x, xi, xiii, xv, xvi, xvi | Pañcama-saṃhitā, xxxii Pañca-pattanā, 197 Pañca-pattanī, 206, 207 Pañca-pura, 197 Pañca-tantra, vii, x, xiii, xxxi, 6, 7, 46, 47, 48, 49, 147 Pāṇḍava, 107 Pāṇḍitārādhya-carita, 179 pāṇi, 143 pāṇigha, xv Pāṇini, xv, 102 Pāṇiniya-śikṣā, 138, 139 pāpa-hāriṇī, 87 Pāra, 197 Pārā, 197, 210, 211 parākrama, 157 pārśva-deva, viii, 12, 14 Parvata, ix, 5 Paścima, 195 Paścima-bhāṣā, 200, 201 pāṭha, 29 paṭola, 29 Pauṇḍarīka, xxiv, xxvi, 109, 124, 125 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 150, 151, 152, 153, 154, 155, 156, 157, 158, 159, 160, 161, 162, 163, 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Paurastyā, 195, 200, 201<br>Pauravī, 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| nepathya,, 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Pināka, 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| nīca-śleṣa, 38, 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | pippalī, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| nīla, 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Pīta, 107, 114, 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| nimesa, 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | pluta, 9, 131, 133, 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| nipunatā, 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | prabandha, 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Niṣāda, xviii, 49, 51, 63, 64, 65, 67, 69, 71, 73, 79, 111, 115, 117, 121, 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | prabhāva, 157                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Nișkala, 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | pra-hāsa, 149<br>prakaršana, 143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Nrta, 193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | prākṛt, 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Nrtaja, 167, 192, 193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Prāṇa, 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Nṛtya-nārāyaṇa, 164, 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | prasanna, 9, 12, 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| nyāsa, 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Prasava, 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Nyāyamālā-vistara, xiv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Prastāvā, 167, 190, 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ogha, 135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Prāvṛḍ, 23<br>pumān, 169                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| J- 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Pundarika, 125                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| pada, 143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Pundarīka-vitthala, 189, 193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Paišācī, 195, 200, 201<br>palāša, 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Puṇya, xxvi, 109, 126, 127<br>pūra, 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pallavi, xx                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Purāṇa, vii, xiii, xv, xvi, xviii, xix,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Pañcāla, 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | xxvii, xxix, 77, 83, 95, 143, 171,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Pāñcāla, 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Pāñcalī, 200, 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Pūrņa, xxiv, xxvi, 107, 122, 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Pañcama, 49, 51, 60 61, 63, 67, 69,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | pūrņa, 9, 10, 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 71, 73, 77, 79, 99, 111, 113, 115,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Puruṣa-varṇa, 170, 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 117, 119, 121, 122, 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | pūrveṣāṃ nindaka, 42, 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| Rādhā, 191, rāga, xii, xiii, xxvi, 25, 47, 77, 103, 164, 167, 171, 191  Rāga-candrikā, xxxi, 177  Rāga-candrikā-sāra, 171  Rāga-mālā, 181, 185  rāgānga, xiii, 25, 167  rāga-rāja, 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 117, 119, 121, 122, 123, 125, 127,<br>137<br>Rṣabha-grāma, 91<br>rṣi, 95<br>Rṣikā, 85, 95, 99<br>Rṣyakā, 99<br>Rudra, vi                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rāgānga, xiii, 25, 167 rāga-rāja, 171 Rāga-ratnākara, xi, xxxii, 52, 53, 54, 56, 58, 60, 62, 63, 65, 69 Rāgārṇava, xxxii, 167 Rāga-sāgara, xxxii, 52, 53, 69, 167, 173, 179, 187, 191, 193 Rāga-taranginī, xxxi, 185, 189, 191, 193 Rāga-vibodha, xxxi, 166, 168, 169,181 Raibhya, ix, 5 Rajanī, 85, 95 Rājā Rādhākānta deva, xxxi rākṣasa, ix Rākṣasa, xxv, 107, 119, 120, 121, 127 rakta, 9, 10, 11 Rakta, xxii, xxv, 107, 116, 117 Rakta-gāndhāra, 164, 178, 179 Rāma, 191 Rāmacandra, xxxi Rāmakrī, 191 Rāma-kriyā, 191 Rāma-rāvikā, 167 Rāmāyaṇa, ix, 9, 171 raṇa, 123 Rañjanī, 95, 101, 179 rasa, xvi, 47, 133, 147, 150, 151, 163 Rasa-kaumudī, xxxii, 69, 74, 75, 150, 151, 153 rasa-lakṣaṇa, 150 rasa-varṇa, 152 raudra, 151, 158, 159 raudra-rasa, 159 Rāvaṇa, ix, 5, 9 Rāvaṇa-hasta, ix, 9 Rāvaṇa-hasta, vi, 71 |                                                                                                                                                                                                                    |
| Ri grāma, xviii<br>Ripu-mardana, 105, 110, 111<br>Rīti-gaula, 173<br>Romakī, 197, 206, 207<br>Rṣabha, xiii, xvii, xviii, 49, 51, 54, 55, 67, 69, 71, 75, 77, 79, 81, 115,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Sangīta-kautuka, xxxii, 64, 69<br>Sangītāloka, xxxii, 189<br>Sangīta-makaranda, vii, ix, xiii, xv,<br>xxvii, xxxi, 2, 8, 10, 12, 14, 18,<br>24, 25, 51, 65, 66, 67, 69, 70, 71,<br>74, 83, 84, 101, 102, 130, 131, |

167, 168, 169, 171, 173, 175, 177, samkhyā-kāla, 113 181, 183, 185, 187, 193 Samvirūpa, 107 Samgīta-mīmāmsā, 153 sancara, 25 Sangita-mak'āraki, xxxiii, 150, 151, 152 Śańkara, 193 Samgita-nārāyaņa, xi, xxxii, 52, 53, 61, śankhini, 27 śankita, 33 Samgīta-pārijāta, xxxi, xxxii, 10, 12, śānta-rasa, 151 14, 18, 50, 66, 67, 70, 71, 171, śānta, 151, 153, 161 175, 183, 191, 193 Sarad, 23 Samgīta-rāja, xxxiii, 28, 29, 30, 31 Sarasvatī, ix, 3, 23, 167 Samgita-ratnākara, ix, xv, xviii, xxvii, Sarasvatī-hṛdayālamkāra, xxxii xxix, xxxi, 2, 8, 10, 12, 14, 16, 18, Sārnga-deva, viii, ix, 69, 167, 183 20, 21, 24, 25, 52, 53, 54, 55, 56, sārthaka, 107 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 65, sarvesām nindaka, 40, 41 66, 67, 69, 70, 71, 74, 75, 84, 85, sa-tāla, xiv, 19 94, 130, 131, 134, 135, 138, 139, śatāvarī, 27 147, 148, 149, 150 151, 153, 154, Satpitā-putra, xv 166, 167 168, 169, 177, 179, 181, Satru-ghātaka, xxi, xxv, 105, 111 183, 185, 189, 191, 193 Satru-kṣaya, 105, 111 Samgīta-ratnāvalī, xxxiii, 8, 14, 18 Sāttvika, xxv, 107, 122, 123 Saṃgīta-samaya-sāra, xv, xxvii, xxxi, 52, Satya, xxvi, 108, 109, 128, 129 54, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 65, Saumya, xxv, 107, 114, 115 130, 131, 134, 135, 138, 171, 175, Saundrya-laharī, xi, xxxiii, 78, 181 183, 187 Saurāstra, 195 Samgīta-sāra, xxxiii Saurāstrī, 195, 198, 199 Samgīta-sārāmrta, xxxi, 66, 67, 69, 70, Saurī, 164, 184, 185 71, 94, 95, 171, 177, 181 śaurya, 157 Samgīta-sārāvalī, x, xiii, xxxiii, 8, 9, Sauvīra, 95, 97 10, 12, 14, 16, 18, 22, 23, 26, 27, Sauvīrā, 85 28, 32, 46, 48, 50, 51, 52, 53, 54, Sauvīrī, 85, 95, 96, 97 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 64, 65, savana, 139 66, 67, 68, 69, 70, 71, 74, 75, 84, senā, 41 85, 90, 94, 95, 102, 103, 104, 106, siddhi, 173 107, 108, 111, 112, 118, 119, 123, Sikṣā-saṃgraha, xxxi 127, 135, 136, 137, 138 Simha-bhūpāla, xxxi, 12, 52, 53, 54, 56, 57, 58, 60, 61, 62, 65, 130, Saṃgīta-sāroddhāra, xxxiii, 2, 8, 10, 12, 14, 18, 69, 74, 166, 167 131 Samgīta-śāstra, xi, 78 śirasi gata, 33 śirīşa, 27 Samgīta-śāstra-dugdhābdhi, 10 Samgita-śiromani, x, xiii, xiv, xxxiii, śirolina, 33 51, 53, 54, 56, 58, 60, 62, 63, 64, Sişira, 23 66, 67, 69, 72, 75, 77, 78, 79, 80, 84, 85, 87, 88, 89, 90, 91, 94, 101, sita, 51 Šītalā, 164, 186, 187. Šiva, v, vi, viii, ix, xxvi, xxvii, 3, 9, 103, 104, 105, 106, 107, 109, 111, 112, 115, 119 75, 87, 143, 145, 153, 164, 167, Samgīta-sudhā, xxxi, 11, 20, 21, 70, 171, 173, 175, 179, 193 71, 175, 179 Siva-tattva-ratnăkara, xi, xxxi, 10, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 74, 83, 94, 95, Samgīta-sudhākara, xxxi, 4, 69, 150, 151, 168, 169 102, 167, 175, 177, 185 Samgīta-vidyābhidhāna, xxxiii, Skanda-purāņa, xxxii, 167 Samgīta-cūdāmani, 2 ślaksna, 9, 16, 17 śamī, 29 ślista, 9

| smita, 149 •                                                    | §ūrasenī, 204, 205                                                              |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| smṛti, 157                                                      | Sūrasenikā, 197                                                                 |
| śoka, 161                                                       | Surātra, 109, 124, 125                                                          |
| Soma, 107, 109, 115, 164, 175, 177                              | Surodbhava, 164, 176, 177                                                       |
| Soma-daiyatya, 107                                              | suśārīra, 25                                                                    |
| Somaka, 195                                                     | Suvaktrā, 85                                                                    |
| Somakī, 195, 202, 203                                           | Suvarna, 107, 114, 115                                                          |
| Somanārya, xxxii                                                | Suvarnaka, 107                                                                  |
| Somanātha, xxxi                                                 | svara, xix, 47, 49, 131, 141                                                    |
| Soma-rāja-deva, xxxiii, 8, 10, 32                               | svara-drastr, 70                                                                |
| sphūrjan-nirjavana, 25                                          | svara-jāti, 66, 67                                                              |
| \$rī, 3, 171                                                    | svara-lakṣaṇa, 46                                                               |
| Śrī-rāga, xii, 164, 167, 170, 171, 189                          | Svara-mela-kalā-nidhi, xxxi, 2, 181, 189                                        |
| śringāra, 147, 151, 154, 155, 173                               | Svara-tālādi-lakṣaṇa, xi, xxxiii, 50, 52,                                       |
| Śrngāra-prakāśa, 153                                            | 54, 56, 58, 60, 62, 65, 70, 71, 134,                                            |
| Srni, 107                                                       | 135                                                                             |
|                                                                 | = 0                                                                             |
| sroto-gata, xv, 143                                             | svara-veda 70                                                                   |
| śruti, xv, xix, 139                                             | svara-veda, 70<br>Svarūpa, xxii, xxv, 116, 117                                  |
| sthāna, xvi, 25, 47, 139, 141                                   | Svarupa, Adii, Adv, 110, 117                                                    |
| sthāna-lakṣaṇa, 138                                             | Svarūpaka, 107                                                                  |
| sthāna-vivarjita, 33                                            | Sveta, xxi, xxv, 107, 114, 115                                                  |
| sthaya, 25                                                      | śyāma, 153                                                                      |
| Sthira, xxv, 107, 119, 120, 121<br>Strī-varna, 180, 181         | +5d wy 143                                                                      |
|                                                                 | tād, xv, 143                                                                    |
| Subalā, 85, 90, 91                                              | tāḍagha, xv<br>Takka kayéjka 189                                                |
| Subhadāvaha, 107                                                | Takka-kauśika, 189                                                              |
| Subhadra, xvii, xviii, 77, 79, 95,                              | tāla, xiv, xv, 33, 135, 143                                                     |
| 97, 99, 107, 123, 125, 127<br>Subhadra-grāma, xvii, xxii, xxvi, | tālagha, xv<br>tāla-hīna, xiv, 33                                               |
|                                                                 |                                                                                 |
| xxviii, 80, 81, 107                                             | tāna, xiii, xvii, xviii, xix, xx, xxi, xxii, xxii, xxiii, xxv, 47, 75, 77, 102, |
| Subhadra-grāma-mūrchanā, 94                                     | 103 104 105 107 109 111 115                                                     |
| Subhadra-grāma-tāna, 122<br>Subhaga, xxiv, xxvi, 107, 124, 125  | 103, 104, 105, 107, 109, 111, 115, 117, 119, 121, 123, 125, 127, 129            |
| Submaga, AXIV, AXVI, 107, 124, 125                              | tāna-karman vy 103                                                              |
| śuddha, 25                                                      | tāna-karman, xx, 103<br>tāna-lakṣaṇa, 102                                       |
| Sudhākalaśa, xxxiii, 2                                          | tāna-nāma, 104                                                                  |
| sughaṭa, 25                                                     | tāna-pūrā, xix                                                                  |
| su-gīta, 23                                                     | tāra, 139, 191                                                                  |
| Sukhā, 85, 88, 89                                               | Tāraka, 127                                                                     |
| sukhadā, 87                                                     | Tārakā-maya, xxvi, 109, 126, 127                                                |
| sukala, 213<br>Suka santati 197                                 | tattva, 135                                                                     |
| Suka-saptati, 197<br>Sukhāvaha, xxiv, xxvi, 107, 124, 125       | tikta, 30                                                                       |
|                                                                 | tīvra-hāsa, 149                                                                 |
| śukla, 41<br>Sakama wyji wyw 107 116 117                        | Todi, 167                                                                       |
| Sūkṣma, xxii, xxv, 107, 116, 117                                | triphala, 27                                                                    |
| sukumāra, 9, 18, 19                                             | tristup, 139                                                                    |
| Sulatā Shāh, 77                                                 | tṛtīya-grāma, xxviii                                                            |
| Sumukhī, 85, 87                                                 | Tulaja-rāja, xxxi, 171                                                          |
| śunthi, 29<br>Supratika vyi vyv 119                             | Tumburu ix 99 71 145                                                            |
| Supratīka, xxi, xxv, 112                                        | Tumburu, ix, 29, 71, 145<br>Turānī, 202, 203                                    |
| Supratīka tāna, xix                                             | Turā(ni)kā, 195                                                                 |
| surakta, 9<br>Sūrasena 197                                      |                                                                                 |
| Sūrasena, 197                                                   | Turuga, 495                                                                     |

| Turuşka, 195                          | Vasistha, 71, 171                                       |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| Turușna, 100                          | Vātsalya, xxvi, 109, 126, 127                           |
| Udāna, 61                             | Vaudhī, 204, 205                                        |
| uddāma, 213                           | Vaudhikā, 197                                           |
| Udgatā, 85, 95, 96, 97                | Vāyu, xv                                                |
| udghrsta, 33                          | Vāyu-purāṇa, viii, xi, xvi, xxxi, 46, 102,              |
| udvejana, 157                         | 195, 197                                                |
| upa-hāsa, 149                         | Veda, v, 7, 71, 73                                      |
| upa-hasita, 149                       | Vedda, 197                                              |
| upāṅga, 25                            | Vedī, 204, 205                                          |
| Úpanisad, v, xv, 143                  | Vedikā, 197                                             |
| Utkala, 195                           | Velāvalī, 167                                           |
| Utkalā, 195, 200, 201                 | Venkaṭa-makhin, xxx                                     |
| utkārikā, 39                          | veņu, 5                                                 |
| uttamasyādhamopamāna, 44, 45          | Vibhā, 85, 86, 87                                       |
| uttānārtha, 38, 39                    | Vibhāta, 87                                             |
| Uttarā, 85, 95, 96, 97                | Vibhava, xxv, 107, 122, 123                             |
| Uttara-kurukī, 195                    | vibhāva, 163                                            |
| Uttara-mandrā, 85, 95, 96             | Vibhaya, 107, 123                                       |
| Uttara-varņā, 85                      | viḍaṅga, 27                                             |
| Uttarāyatā, 85, 99                    | Vidheya, xxvi, 109, 126, 127                            |
| utsāha, xii, 157, 171                 | Vidheyā, 85, 95, 98, 99                                 |
| utsāha-vyavasāya, 159                 | vidheyāyuktatā, 42, 43                                  |
| 97                                    | vi-hāsa, 149                                            |
| vacā, 27                              | vi-hasita, 149                                          |
| vācika, 149                           | Vijaya, xxi, xxv, 105, 110                              |
| Vādi-matta-gajānkuśa, xii, xiv, 74,   | Vijña-samsad, 93                                        |
| 77, 78, 88                            | vikāra, 163                                             |
| vādya, 135<br>Vāgeśvarī, 193          | vikrsta, 9                                              |
| Vaitana-sūtra, xiv                    | viksipta, 9                                             |
| Vājasaneyi-saṃhitā-prātiśākhya, xiv   | vilambita, 135<br>vīņā, 11, 213                         |
| Vājī, 95, 96, 97                      |                                                         |
| Vajra-sārā, 143, 145                  | <i>Vīnā-prapāṭhaka</i> , xxxiii, 2<br>Vindhya, 195, 197 |
| Vajra-sāra-yati, 145                  | Vipradāsa, xxxii, 149                                   |
| Vakpatīṣṭā, 167, 192, 193             | vīra, 151, 156, 157, 177                                |
| Vali, 107, 119                        | vīrasa, 33                                              |
| Vāmanāvatāra, 41                      | virati, 79                                              |
| Vanga, 185                            | vīrya, 157                                              |
| Varāṭikā, 164, 182, 183               | viṣāda, 159                                             |
| Vardhamāna, 5, 135                    | Viśāla, xxi, xxv, 105, 112, 113                         |
| varna, xii, xiii, xxvi, xxvii, 7, 19, | Viśālā, 85                                              |
| 23, 47, 75, 135, 141, 164, 167,       | viśamāhata, 33                                          |
| 169, 171, 173, 175, 177, 179, 181,    | visarga, 41                                             |
| 193                                   | viślista, 33                                            |
| varņa-lakṣaṇa, 163                    | Visnu, 39, 41, 71, 91, 135, 164, 181                    |
| varņa-nāma, 163                       | Visnu-dharmottara, x, xv, xxviii, xxxi,                 |
| varņa-vibhāga, 168, 169               | 5, 95, 96, 135, 138, 150, 151, 152,                     |
| Varuna, 91, 105                       | 153, 154, 155, 156, 157, 158, 159,                      |
| Vāruņa, xxi, xxv, 105, 112, 113       | 160, 161, 162, 163                                      |
| Vāruņa tāna, xix<br>vāsā, 27          | Visnu-purāṇa, 197<br>Vistara 113                        |
| i shows at                            | Vistara, 113                                            |

INDEX 227

Viśvabhṛtā, 91, 92, 93 Viśvāmitra, ix, 164, 171 vi-svara, 33 vṛddha-dāru, 27 Vṛka, 5 • Vṛndā, 191 Vṛndāvana, 191 vṛtti, xv, 33 vyakta, 9, 12, 13 vyākula, 33 Vyāna, 61 vyasana, 3 vyutkṛṣṭa, 9, 14, 15 vyutpatti, 20, 21 yajňa, 127
Yājnavalkya-śikṣā, xi, xxxi, 26, 27, 32, 33, 34, 68, 132, 133
Yājňika, xxvi, 109, 126, 127
yajňa-saṃsad, 93
Yājvi-veda, 73
Yāṣṭika, 183
yati, xiv, xv, 47, 49, 143, 145
Yatikā, 85, 95, 100, 101
yati-lakṣaṇa, 142
Yavana, 197
Yāvanī, 197, 210, 211
yavānna, 31
yoṣitāṃ priya, 89